lll. Die postsakulare Konstellation und der
szientistische Glaube

In diesem dritten Hauptteil der Arbeit wird die in Kapitel 6 erarbeitete Theorie des
kommunikativen Handelns und der Diskursethik mit den drangendsten Herausforderungen der
zeitgendssischen Realitdt konfrontiert. Wahrend die vorangegangenen Kapitel das
philosophische Fundament fir eine rationale Begrindung von Freiheit und Wissen im
nachmetaphysischen Zeitalter gelegt haben, widmet sich dieser Teil der Krisendiagnose. Es
geht um die Frage, ob und wie die deliberative Vernunft in einer Welt bestehen kann, die durch
das Wiederstarken religioser Uberzeugungen, die technologische Manipulation der
menschlichen Natur und die digitale Fragmentierung der Offentlichkeit gepragt ist.

Habermas begreift die Moderne nicht als einen abgeschlossenen Zustand, sondern als ein
,unvollendetes Projekt®. Die Vernunft wird heute von zwei Seiten angegriffen:

1. Einerseits durch eine Sakralisierung des Weltanschaulichen, in der religiése oder
ideologische Dogmen den Raum des rationalen Arguments besetzen und den
gesellschaftlichen Konsens erschweren.

2. Andererseits durch einen szientistischen Glauben, der den Menschen restlos in ein
Objekt naturwissenschaftlicher und technologischer Kontrolle verwandeln will, wodurch
die Basis der moralischen Autonomie — die Freiheit des ,Ja“- und ,Nein“-Sagens —
untergraben wird.

Die leitende These dieses Hauptteils ist, dass der von Habermas proklamierte ,schwache
Universalismus® gerade in diesen Krisenmomenten seine Relevanz beweist. Er fungiert als ein
Instrument der kognitiven Mediation. In Kapitel 7 wird untersucht, wie die Vernunft religitse
Gehalte ,Ubersetzen“ muss, um deren moralische Potenziale fur eine sakulare Gesellschaft
nutzbar zu machen. In Kapitel 8 wird analysiert, wie die Biopolitik Gefahr lauft, die Person zu
objektivieren, und warum wir ein ,normatives Erbe“ bendtigen, um die Grenze der
technologischen Machbarkeit zu ziehen. Kapitel 9 schlieRlich widmet sich der digitalen
Transformation der Offentlichkeit, die den intersubjektiven Raum der Griinde durch Algorithmen
und Fake News zu zersetzen droht.

Dieser Hauptteil zeigt auf, dass Wissen und Glaube keine starren Gegensatze sind, sondern in
einer postsakularen Konstellation neu austariert werden muissen. Die Vernunft tritt hier nicht als
Richter auf, der Religion oder Technologie verbietet, sondern als Moderator, der sicherstellt,
dass die Bedingungen der menschlichen Freiheit und der kommunikativen Verstandigung gegen
ihre technokratische und ideologische Zerstdérung verteidigt werden.

7. Die Wiederkehr des Religiosen in der Offentlichkeit

In seinem Spatwerk wendet sich Habermas von der Erwartung ab, dass die Religion im Zuge
der Modernisierung zwangslaufig aus der Offentlichkeit verschwinden wiirde. Wahrend die friihe
kritische Theorie und die klassische Soziologie die Religion oft als ein tiberholtes Stadium der
Menschheitsentwicklung betrachteten, erkennt Habermas in der bleibenden Vitalitat religioser



Gemeinschaften eine kognitive und moralische Herausforderung fur die sakulare Vernunft.

Die Untersuchung geht davon aus, dass die Vernunft in einer rein sakularen, technokratisch
organisierten Welt Gefahr lauft, ihre eigenen normativen Grundlagen zu verlieren. Habermas
diagnostiziert eine Erschopfung der sakularen Sprache, die zwar effiziente Systeme (Markt und
Verwaltung) steuern kann, aber zunehmend Schwierigkeiten hat, die Burger zu moralischer
Solidaritdt und zum Schutz der menschlichen Wirde zu motivieren. In dieser Situation wird die
Religion nicht als Bedrohung, sondern als potenzielle Ressource neu bewertet.

Im folgenden diesen ,postsakulare“ Lernprozess analysiert. Es wird dargelegt, dass eine
moderne Gesellschaft nicht einfach ,religionslos® ist, sondern eine Konstellation darstellt, in der
glaubige und unglaubige Blrger in einem wechselseitigen Anerkennungsverhaltnis stehen. Das
Ziel ist es, aufzuzeigen, wie durch eine prozedurale ,Ubersetzung“ religidser Gehalte in eine
allgemein zugangliche Sprache die moralischen Bestande der Tradition fir die gesamte
Gesellschaft gerettet werden kdnnen, ohne den Boden des nachmetaphysischen Denkens zu
verlassen.

7.1 Die Revidierung der Sakularisierungsthese und das Faktum des
weltanschaulichen Pluralismus

Die Anerkennung der postsdkularen Situation bedeutet eine soziologische und philosophische
Kehrtwende. Habermas bricht mit der Vorstellung einer linearen Entwicklung hin zur totalen
Sakularitat und setzt stattdessen auf ein Modell der komplexen Koexistenz. Er nimmt damit eine
tiefgreifende Revision an einem der Grundpfeiler der modernen Soziologie vor. Um die
Relevanz des Religitsen in der heutigen Offentlichkeit zu verstehen, muss er daher zunachst
klaren, warum das lange Zeit vorherrschende Paradigma der Sakularisierung in die Krise
geraten ist.

7.1.1 Das Ende des soziologischen Dogmas: Kritik an der klassischen
Sakularisierungstheorie

Habermas setzt sich intensiv mit dem Erbe Max Webers auseinander, um aufzuzeigen, dass die
moderne Vernunft zwar die Welt ,entzaubert, damit aber keineswegs das religiose Bedlrfnis
oder die Relevanz sakraler Gehalte getilgt hat.

Die Weber’sche ,,Entzauberung® und ihre Grenzen in der globalen Moderne

Uber fast zwei Jahrhunderte war die soziologische Theorie von der festen Uberzeugung
gepragt, dass die Moderne und die Religion in einem proportionalen Gegensatz zueinander
stehen: Je mehr Modernisierung, desto weniger Religion. Habermas bezeichnet dies als ein
»Soziologisches Dogma*“, das seine Wurzeln in den Griindungsvatern der Disziplin hat.

Den Ausgangspunkt bildet die Analyse von Max Weber, der den Prozess der Moderne als eine
fortschreitende ,Entzauberung der Welt“ beschrieb. Fir Weber flihrte die wissenschaftliche
Rationalisierung dazu, dass religidse Weltbilder, die die Natur und das Schicksal mit Sinn und
Absicht aufluden, durch ein mechanistisches, kausal-logisches Verstandnis ersetzt wurden.
Parallel dazu sah Emile Durkheim in der funktionalen Differenzierung der Gesellschaft — also
der Aufteilung in spezialisierte Systeme wie Wirtschaft, Recht und Politik — den Verlust der



gemeinschaftsstiffenden Kraft des religidsen Ritus. In dieser klassischen Sichtweise galt
Religion als ein archaisches Integrationsmedium, das durch das Recht und die sakulare Moral
abgel6st werden wirde.

Fur Weber war die Moderne dadurch gekennzeichnet, dass es prinzipiell ,keine geheimnisvollen
unberechenbaren Machte“ mehr gabe, die in das Weltgeschehen eingreifen. Alles sei durch
Berechnung und empirisches Wissen beherrschbar geworden. Diese Entzauberung flhrte laut
Weber zwangslaufig dazu, dass die Religion aus dem offentlichen Raum in das ,lrrationale”
oder in die rein private Sphéare der subjektiven Uberzeugung zuriickgedrangt wird.

Habermas erkennt die historische Triftigkeit dieser Analyse fur die Entwicklung des westlichen
Rationalismus an, zieht jedoch eine entscheidende Grenze. Er argumentiert, dass die
Entzauberung zwar die Erklarungsmacht Uber die physische Welt verandert hat, aber die
Sinnfragen der menschlichen Existenz unbeantwortet lasst. Die Grenzen der Entzauberung
werden dort sichtbar, wo die wissenschaftliche Vernunft an ihre Kapazitatsgrenzen stoft:

e Das Problem der Kontingenzbewaltigung: Wahrend die Wissenschaft erklaren kann, wie
ein biologischer Prozess ablauft, kann sie keinen Trost spenden oder Sinn stiften
angesichts von individuellem Leid, radikalem Unrecht oder dem Tod. Die Religion bleibt
hier als eine Instanz bestehen, die Sprache fir das Unverfligbare bietet.

e Die normative Unterversorgung: Die Entzauberung flhrt zu einer rein zweckrationalen
Organisation der Gesellschaft (Burokratie und Markt). Diese Systeme funktionieren zwar
effizient, sind aber moralisch ,stumm?®. Sie keine Solidaritdt aus sich heraus begriinden.

e Die globale Perspektive: Habermas weist darauf hin, dass Webers Modell stark
eurozentrisch gepragt war. In der globalen Moderne zeigt sich, dass technologische
Hochristung und wissenschaftliche Exzellenz (etwa in den USA oder in asiatischen
Metropolen) keineswegs mit einem Rlickzug der Religion einhergehen. Die
Entzauberung der Natur fuhrt nicht notwendigerweise zur Entzauberung des Geistes
oder der sozialen Bindungen.

Habermas schlussfolgert daraus, dass die Moderne nicht als ein Zustand begriffen werden darf,
in dem die Vernunft die Religion einfach ,geschluckt hat. Vielmehr leben wir in einer
Konstellation, in der die entzauberte, sdkulare Welt weiterhin von religidsen Orientierungen
umstellt bleibt, die sich der restlosen Rationalisierung entziehen. Die ,Grenzen der
Entzauberung® markieren somit den Punkt, an dem die Vernunft ihre eigene Endlichkeit
begreifen muss und die Religion als einen bleibenden, zeitgendssischen Akteur anerkennt.

Habermas verlasst hier die rein theoretische Ebene und konfrontiert das klassische
Sakularisierungsmodell mit den soziokulturellen Realitaten des 21. Jahrhunderts. Die Annahme,
Europa sei der Vorbote einer weltweiten religidsen Entfarbung, erweist sich angesichts globaler
Daten als historische Fehleinschatzung.

Die Persistenz religioser Gemeinschaften in den USA und im globalen Siiden

Habermas stiitzt seine Revision der Sakularisierungsthese auf die Beobachtung, dass das
westeuropaische Modell der religidsen Indifferenz weltweit eher die Ausnahme als die Regel
darstellt. Um das ,soziologische Dogma“ endglultig zu Fall zu bringen, verweist er auf zwei
machtvolle Gegenbeispiele, die zeigen, dass Modernisierung und religiése Vitalitdt keine



Gegenspieler sein missen.

1. Das Paradoxon der USA
Die Vereinigten Staaten von Amerika dienen Habermas als wichtigstes Korrektiv. Als das
technologisch und dkonomisch am weitesten fortgeschrittene Land der westlichen Welt
missten die USA nach der alten Theorie das am starksten sakularisierte Land sein. Das
Gegenteil ist der Fall: Die USA weisen eine ungebrochene religitse Vitalitat auf, die sich
nicht nur im privaten Glauben, sondern in einer massiven Prasenz religiéser Diskurse in
der politischen Arena auflert. Dies beweist, dass eine hocheffiziente, funktionale
Differenzierung der Gesellschaft (die Trennung von Staat und Kirche) keineswegs zu
einem Schwinden der religidsen Bindungskraft fuhren muss. In den USA fungiert
Religion oft als Treibstoff der Zivilgesellschaft und als Medium der moralischen
Selbstverstandigung.

2. Die religiose Dynamik im globalen Studen
Ein weiterer Blick gilt der rasanten Entwicklung in Lateinamerika, Afrika und Teilen
Asiens. Hier ist die Modernisierung oft mit einer Explosion religidser Bewegungen
verkniipft — man denke an das Wachstum der Pfingstkirchen oder die politische
Relevanz des Islams. Habermas erkennt an, dass Religion in diesen Kontexten oft die
Rolle eines Identitatsstifters und eines Schutzraumes gegen die Verwerfungen einer
globalisierten Wirtschaft Ubernimmt. Die Religion bietet hier eine ,Heimat in der
Moderne”, die die abstrakte Vernunft allein nicht bereitstellen kann.

3. Europa als ,Sonderfall®, nicht als Regel
Aus dieser empirischen Evidenz zieht Habermas den Schluss, dass nicht die religidsen
Weltregionen ,hinterherhinken®, sondern dass Westeuropa einen spezifischen,
kontingenten Sonderweg eingeschlagen hat. Die Sakularisierung ist somit kein
notwendiges Naturgesetz der Geschichte, sondern eine kulturelle Besonderheit, die
unter anderem aus den traumatischen Erfahrungen der Konfessionskriege resultierte.
Fir die Philosophie bedeutet dies eine radikale Demutsiibung: Die sakulare Vernunft
kann nicht mehr behaupten, die universelle Speerspitze der menschlichen Entwicklung
zu sein, wahrend der Rest der Welt in ,Irrationalitat” verharrt. Sie muss lernen, sich in
einer Welt zu verorten, in der das Religidse eine zeitgendssische, vitale Kraft bleibt.

Diese empirische Einsicht bildet die notwendige Briicke zum nachsten theoretischen Schritt: der
Unterscheidung zwischen dem Verlust der staatlichen Macht der Kirche und dem bleibenden
Sinngehalt des Glaubens. Habermas verfeinert seine Analyse durch eine prazise soziologische
Unterscheidung. Er greift damit das Argument auf, dass die institutionelle Schwachung der
Kirchen oft falschlicherweise mit einem totalen Schwinden der religiosen Relevanz gleichgesetzt
wurde.

Funktionsverlust vs. Bedeutungsverlust: Warum funktionale Differenzierung nicht zur
Bedeutungslosigkeit des Glaubens fiihrt

Habermas argumentiert, dass die klassische Sakularisierungstheorie einem Kategorienfehler
unterlag, indem sie den funktionalen Rollenwechsel der Religion mit ihrem inhaltlichen
Absterben verwechselte. Um diesen Punkt zu klaren, unterscheidet er zwischen der
systemischen Ebene der Gesellschaft und der kulturellen Ebene der Lebenswelt.



Der institutionelle Funktionsverlust:

Es ist unbestreitbar, dass die Religion in der Moderne zentrale gesellschaftliche Funktionen
verloren hat. In vormodernen Gesellschaften war die Kirche oft die Instanz fiir Rechtsprechung,
Bildung, soziale Flrsorge und politische Legitimation. Mit der funktionalen Differenzierung
(einem Kernbegriff der Systemtheorie, den Habermas hier kritisch nutzt) wurden diese
Aufgaben an spezialisierte Teilsysteme Ubertragen: Das Recht wird durch den Staat gesetzt, die
Bildung durch Schulen und Universitaten, die Wohlfahrt durch staatliche Institutionen. Die
Religion ist somit nicht mehr das ,Dach® der Gesellschaft, sondern ein Teilsystem unter vielen.
Dieser Machtverlust auf der Ebene der Steuerung ist jedoch kein Beweis flr das Ende der
Religion.

Die Persistenz des Bedeutungsgehalts:

Habermas betont, dass ein Funktionsverlust keineswegs einen Bedeutungsverlust in der
Lebenswelt der Individuen nach sich ziehen muss. Wahrend die Religion als Machtfaktor im
Staat zurlickweicht, bleibt sie als ,Sinnressource” fir die private und 6ffentliche Lebensfiihrung
stabil. Viele Menschen beziehen ihre moralischen Grundiberzeugungen, ihre Identitat und ihre
Fahigkeit zur Bewaltigung existenzieller Krisen weiterhin aus religiésen Traditionen. Die Religion
wandelt sich  von einer  verpflichtenden Sozialform zu einer freiwilligen
Uberzeugungsgemeinschaft, die jedoch weiterhin die Kraft hat, die 6ffentliche Meinung durch
moralische Impulse zu befruchten.

Die paradoxe Wirkung der Differenzierung:

Interessanterweise fuhrt die funktionale Differenzierung sogar zu einer Reinigung des
Religiésen. Indem die Religion von der Last der weltlichen Machtverwaltung befreit wird, kann
sie sich wieder starker auf ihren Kern konzentrieren: die Artikulation von
Transzendenzerfahrungen und die Pflege ethischer Sensibilitidten. Habermas sieht hierin keine
Marginalisierung, sondern eine Transformation. Der Glaube wird ,reflexiv®; er muss sich in einer
sakularen Umwelt behaupten und lernt dabei, seine Anspriche argumentativ zu vertreten.
Damit ist die Religion gerade durch ihre Differenzierung vom Staat zu einem potenziell
wertvolleren Partner im demokratischen Diskurs geworden, da sie nicht mehr aus einer Position
der Macht, sondern aus einer Position der inhaltlichen Uberzeugung spricht. Die Anerkennung,
dass Religion trotz Funktionsverlustes bedeutsam bleibt, fihrt Habermas direkt zu der
kognitiven Herausforderung, die er als ,postsakular® bezeichnet, da die Prognosen einer
Jlinearen Sakularisierung“ an der globalen Realitat gescheitert sind.

Habermas’ Kritik am soziologischen Dogma der Sakularisierung ist eng verknulpft mit einer
tiefen Analyse dessen, was er die ,Aporien der Moderne“ nennt. Wenn Max Weber von der
.Entzauberung“ sprach, meinte er damit den Verlust der Fahigkeit, die Welt als ein sinnhaft
geordnetes Ganzes zu begreifen. Die Naturwissenschaften liefern uns zwar exaktes Wissen
daruber, wie die Welt funktioniert, aber sie schweigen beharrlich zur Frage, warum wir hier sind
und wie wir angesichts von Endlichkeit und Leid leben sollen.

Habermas stellt fest, dass die sakulare Vernunft zwar hervorragend darin ist, Systeme (wie den
Markt oder die Buirokratie) zu organisieren und technische Probleme zu I6sen, aber sie ist
,semantisch verarmt®, wenn es um die existenziellen Grenzerfahrungen des Menschen geht.
Religidse Traditionen verfligen Uber eine Sprache fur das Unverfugbare — flr Schuld,
Verséhnung, Trauer und radikale Hoffnung. Ein rein szientistisches Weltbild (vgl. Kapitel 8)
reduziert diese Erfahrungen oft auf biologische oder psychologische Fehlfunktionen. Die



Vernunft erkennt hier ihre eigene Grenze: Sie kann zwar die Freiheit des Individuums
begriinden, aber sie kann das Individuum nicht GUber den Schmerz des Verlusts oder die Angst
vor der eigenen Bedeutungslosigkeit hinwegtrésten.

Ein weiterer Aspekt der Kritik am Sakularisierungsglauben ist die Erkenntnis, dass Religion
nicht nur aus Lehrsatzen besteht, sondern aus Praxis. Rituale binden das Individuum in eine
Gemeinschaft und in eine zeitliche Tiefe ein, die die sakulare Offentlichkeit kaum bieten kann.
Wahrend die moderne Gesellschaft dazu neigt, Zeit zu fragmentieren und Individuen zu
isolieren, bewahren religiose Gemeinschaften Formen der kollektiven Erinnerung und der
solidarischen Bindung. Habermas erkennt an, dass die Vernunft diese sozialen Bindungskrafte
zwar bewundern und theoretisch analysieren, sie aber nicht ,klinstlich* am Reilbrett entwerfen
kann.

Habermas weist darauf hin, dass die Aufklarung selbst auf Voraussetzungen ruht, die sie nicht
allein aus sich selbst hervorbringen kann. Die Idee der universellen Menschenwirde oder der
radikalen Gleichheit hat ihre genealogischen Wurzeln in der jldisch-christlichen Tradition der
,Gottesebenbildlichkeit. Wenn die Sakularisierung dazu flihrt, dass diese Wurzeln restlos
abgeschnitten werden, besteht die Gefahr, dass auch die moralischen Friichte der Aufklarung
verdorren. Die Vernunft muss also ein Eigeninteresse daran haben, die Religion nicht zu
.besiegen®, sondern sie als ein Reservoir an moralischen Intuitionen zu erhalten.

Die Revision der Sakularisierungsthese ist flir Habermas kein Zeichen von Schwache der
Vernunft, sondern ein Zeichen ihrer Reife. Eine Vernunft, die ihre eigenen Grenzen kennt, ist
starker als eine, die sich einbildet, alle Dimensionen des menschlichen Lebens restlos erklaren
und ersetzen zu kénnen. Damit ist die theoretische Basis fur den nachsten Schritt gelegt: Die
Definition der postsakularen Gesellschaft als eine gemeinsame Lernaufgabe.

Fir Habermas bedeutet das Ende dieses Dogmas eine kognitive Zasur. Er argumentiert, dass
die sakulare Vernunft sich nicht langer als der ,Sieger der Geschichte begreifen darf, der die
Religion wie eine Uberwundene Kinderkrankheit hinter sich lasst. Vielmehr muss die Vernunft
anerkennen, dass religiose Traditionen eine ,Gleichzeitigkeit* zur Moderne besitzen. Sie sind
keine Residuen der Vergangenheit, sondern zeitgendssische Ausdrucksformen der Lebenswelt,
die spezifische Erfahrungen artikulieren, fir die die sakulare Sprache bisher keine adaquaten
Entsprechungen gefunden hat.

Diese Einsicht zwingt die Philosophie zu einer Haltung des methodischen Agnostizismus: Sie
darf die Wahrheit religidser Anspriche weder bestatigen noch einfach als irrational abtun.
Stattdessen muss sie die Religion als einen ernsthaften Gesprachspartner in der 6ffentlichen
Arena akzeptieren. Damit ist der Boden bereitet fiir den Ubergang zur ,postsakularen®
Sichtweise, in der die Vernunft lernt, ihre eigenen Grenzen im Spiegel des religidsen
Bewusstseins zu reflektieren.

7.1.2 Die postsakulare Gesellschaft als kognitive Herausforderung

Fir Habermas beschreibt das Attribut ,postsakular® primar eine kognitive Anpassungsleistung
der sakularen Mehrheitsgesellschaft an die bleibende Prasenz religioser Gemeinschaften.
Wahrend man in einem rein sakularen Selbstverstindnis davon ausging, dass religiése Birger
sich irgendwann der ,lUberlegenen® sakularen Weltsicht anpassen wiurden, erkennt die



postsdkulare Vernunft an, dass dieser Prozess nicht stattfindet — und vielleicht auch nicht
stattfinden sollte.

Die postsakulare Einstellung bedeutet zunachst den Abschied von der Erwartung, dass die
Religion im Licht der Moderne einfach verdampft. Habermas fordert von den sakularen Blrgern
eine reflexive Uberwindung® ihres eigenen Sakularismus. S&kularismus (im Gegensatz zu
Sakularitat) ist fur ihn eine Weltanschauung, die Religion pauschal als irrational oder als reines
Uberbleibsel vergangener Zeiten abtut. Die postsakulare Vernunft hingegen erkennt an, dass
sie selbst keine Monopoilstellung auf die Deutung des menschlichen Lebens besitzt. Sie begreift
sich nicht mehr als der ,Vormund® der Geschichte, der darauf wartet, dass die Religiésen
endlich ,erwachsen“ werden.

Postsakularitat bedeutet damit, dass die sakulare Vernunft die Religion als eine zeitgendssische
Ressource ernst nimmt. Habermas betont, dass dieser Prozess symmetrisch verlaufen muss.
So wie religiose Burger lernen mussten, die Autoritat der Wissenschaft und die Prinzipien des
Rechtsstaats anzuerkennen, mussen sakulare Burger nun lernen, religidse Beitrage im
offentlichen Raum nicht als Stérfaktor, sondern als potenzielle Bereicherung zu betrachten. Die
postsakulare Einstellung ist somit eine Form der intellektuellen Offenheit, die den Glauben nicht
als Feind der Vernunft, sondern als dessen ,Anderes” begreift, mit dem man in einem
produktiven Austausch stehen kann.

Diese veranderte Einstellung ist fir das Uberleben der liberalen Demokratie essenziell. Wenn
sakulare Burger religiose Mitburger lediglich als ,noch nicht aufgeklart betrachten, untergraben
sie die Basis der gleichberechtigten Burgerschaft. Die postsdkulare Einstellung repariert dieses
Verhaltnis, indem sie die religiése Uberzeugung als eine legitime Weise der Weltbegegnung
anerkennt, die im o6ffentlichen Diskurs gehoért werden muss. Damit wird die Vernunft nicht
Lreligios®, aber sie wird bescheidener und damit dialogfahiger. Sie erkennt ihre eigene
Endlichkeit und die bleibende Relevanz sakraler Gehalte fiur die moralische
Selbstverstandigung der Moderne.

Die Uberwindung des szientistischen Vorurteils: Religion als zeitgendssischer
Gesprachspartner

Far Habermas ist es entscheidend, zwischen Wissenschaft (als methodischer Suche nach
Fakten) und Szientismus (als ideologischem Glauben) zu unterscheiden. Das szientistische
Vorurteil besteht in der Annahme, dass die Naturwissenschaften die einzige legitime Quelle von
Erkenntnis seien und dass alles, was sich nicht empirisch messen oder mathematisch
formalisieren lasst — wie etwa religiose Erfahrungen oder moralische Intuitionen —, purer
Aberglaube oder subjektive lllusion sei.

Habermas argumentiert, dass ein radikaler Szientismus selbst dogmatische Ziige annimmt.
Wenn die Wissenschaft behauptet, den Menschen restlos erklaren zu kénnen (etwa als rein
neuronales oder genetisches Programm), Uberschreitet sie ihre methodischen Grenzen und
wird selbst zu einer Art ,negativer Metaphysik®. Dieses szientistische Weltbild fuhrt zu einer
Arroganz gegenuber religiosen Traditionen, die als bloRe kognitive Irrtimer abgetan werden.
Die postsdkulare Vernunft hingegen erkennt an, dass die Religion Dimensionen der
menschlichen Erfahrung artikuliert, die der naturwissenschaftliche Zugriff prinzipiell verfehilt:



Sinn, Hoffnung, absolute Verpflichtung und die Tiefe subjektiven Erlebens.

Die Uberwindung des Vorurteils fihrt dazu, die Religion als einen zeitgendssischen und nicht
als einen ,vorgestrigen“ Gesprachspartner wahrzunehmen. Habermas widerspricht der
Vorstellung, religiose Menschen lebten in einer anderen Zeit oder seien geistig in der
Vormoderne stehengeblieben. Vielmehr begreift er das religidse Bewusstsein als eine moderne
Antwort auf die Zumutungen der Moderne selbst. Religiése Traditionen sind fiir ihn lebendige
Sprachgemeinschaften, die ein ,semantisches Potenzial® bewahren, das fir die moralische
Selbstaufklarung der sakularen Gesellschaft unentbehrlich sein kann.

Wenn das szientistische Vorurteil fallt, andert sich die Qualitat des o6ffentlichen Gesprachs. Die
Vernunft tritt der Religion nicht mehr als Zensor gegenulber, sondern als ein fragender Partner.
Dies bedeutet nicht, dass die Vernunft ihre eigenen Standards (Logik, Beweisbarkeit) aufgibt,
aber sie gesteht der Religion zu, dass ihre Narrative und Symbole einen kognitiven Gehalt
besitzen koénnen, der sich in eine allgemeine Sprache Ubersetzen lasst. Das Ziel ist eine
.komplementare Lernbereitschaft. Die Vernunft lernt von der Religion, wo ihre eigenen
Abstraktionen zu leer werden, und die Religion lernt von der Vernunft, wie sie ihre Anspriiche im
Raum der allgemeinen Offentlichkeit rechtfertigen kann. Indem Habermas die Religion aus der
.Ecke der Irrationalitdt® herausholt, bereitet er den Weg flr eine tiefere Analyse der
verschiedenen Rationalitatstypen, die in unserer Gesellschaft gleichzeitig existieren. Er bricht
mit der Vorstellung, dass es nur eine einzige, monolithische Form der Rationalitat gibt, die alle
anderen Denkweisen im Laufe der Geschichte verdrangt. Stattdessen entwickelt er ein Modell
der ,Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, in dem verschiedene Zugange zur Welt
nebeneinander bestehen und sich gegenseitig erganzen kdnnen.

Das Bewusstsein der ,Gleichzeitigkeit“: Die Koexistenz verschiedener
Rationalitatstypen

Habermas argumentiert, dass die moderne Gesellschaft durch eine Pluralitdt von
Rationalitatsformen gekennzeichnet ist, die jeweils spezifische Aufgaben erflllen. Die Einsicht
in die ,Gleichzeitigkeit“ bedeutet anzuerkennen, dass die religiose Welterfahrung nicht durch die
wissenschaftliche Rationalitdt ,lUberholt® wurde, sondern dass beide auf unterschiedliche
Bedlirfnisse der menschlichen Lebenswelt antworten.

Habermas unterscheidet hierbei primar zwischen zwei Typen:

Die wissenschaftlich-technische Rationalitat: Sie zielt auf die objektive Welt der Tatsachen, auf
Kausalitat, Berechenbarkeit und technologische Verfligungsgewalt. Sie ist unverzichtbar fir das
Uberleben und den Wohistand der modernen Gesellschaft, bleibt aber gegeniiber Sinn- und
Wertfragen neutral.

Die kommunikativ-religiose Rationalitat: Sie zielt auf die soziale und subjektive Welt. Sie
artikuliert normative Verpflichtungen, Identitatsfragen und existenzielle Grenzerfahrungen. Diese
Form der Rationalitat ist nicht ,weniger verninftig“, sondern sie folgt einer anderen Logik — der
Logik der Sinnstiftung und der intersubjektiven Anerkennung in einem umfassenden, oft sakral
gerahmten Horizont.

Das Bewusstsein der Gleichzeitigkeit bedeutet eine Absage an ein lineares, evolutionistisches



Fortschrittsmodell. In der alten Sakularisierungsthese war die Religion die ,Kindheit der
Menschheit und die Wissenschaft das ,Erwachsenenalter®. Habermas hingegen begreift beide
als zeitgendssische Ausdrucksformen. Dass Menschen heute gleichzeitig modernste
Technologie nutzen und tief in religidsen Traditionen verwurzelt sind, ist fiir ihn kein Zeichen von
Ruckstandigkeit oder Schizophrenie, sondern Ausdruck der Komplexitdt moderner Subjektivitat.
Die Vernunft erkennt an, dass sie die ,semantische Energie® religiéser Bilder und Riten nicht
aus sich selbst heraus reproduzieren kann.

Die Koexistenz dieser Rationalitatstypen erzeugt eine produktive Spannung. Habermas sieht in
der Reibung zwischen dem kihlen, objektivierenden Wissen der Wissenschaft und dem
warmen, sinnstiftenden Glauben der Religion eine Chance fir die moderne Gesellschaft. Die
sakulare Vernunft bleibt durch den Kontakt mit der Religion davor bewahrt, in einen hohlen
Materialismus abzugleiten. Umgekehrt wird die Religion durch den Kontakt mit der sakularen
Vernunft dazu gezwungen, ihre Anspriche reflexiv zu begriinden und mit den Erkenntnissen der
Wissenschaft zu vereinbaren. Diese ,Gleichzeitigkeit” ist somit die Basis fur jenen Lernprozess,
den Habermas fir die Stabilitat der liberalen Demokratie flr unerlasslich halt.

7.1.3 Der Pluralismus als Stabilitatspriufung

Wenn wir anerkennen, dass verschiedene Rationalitatstypen — sakulare und religidse —
gleichzeitig und dauerhaft nebeneinander bestehen, stellt sich die drangende Frage nach dem
sozialen Zusammenhalt. Der weltanschauliche Pluralismus ist in der Moderne kein
vorubergehender Zustand, den man durch Missionierung oder Umerziehung auflésen kénnte,
sondern ein unhintergehbares Faktum.

Habermas stellt die Frage, wie eine liberale Demokratie unter diesen Bedingungen stabil
bleiben kann. Die Herausforderung besteht darin, dass die Burger nicht nur in friedlicher
Gleichgultigkeit nebeneinanderher leben (ein blof3er modus vivendi), sondern eine gemeinsame
Basis der politischen Loyalitat finden missen. Die Stabilitdtsprifung besteht darin, ob es
gelingt, religivse Uberzeugungen so in den &ffentlichen Raum zu integrieren, dass sie die
sakulare Ordnung nicht sprengen, sondern durch ihre moralischen Impulse sogar starken. Es
geht somit um das Spannungsfeld zwischen der notwendigen religidsen Neutralitat des Staates
und der lebendigen Vielfalt der Uberzeugungen in der Zivilgesellschaft. Habermas zeigt auf,
dass eine moderne Demokratie auf Voraussetzungen ruht, die sie selbst nicht garantieren kann
— namlich auf dem Burgersinn und der moralischen Substanz ihrer Mitglieder, die oft aus
religidsen Quellen gespeist werden.

Vom modus vivendi zur deliberativen Anerkennung

Habermas unterscheidet scharf zwischen zwei Arten, wie eine pluralistische Gesellschaft mit
weltanschaulichen Differenzen umgehen kann: dem blof3en modus vivendi und der deliberativen
Anerkennung.

Der modus vivendi beschreibt einen Zustand, in dem konkurrierende Gruppen den Frieden nur
deshalb wahren, weil keine Seite stark genug ist, ihre Sichtweise der anderen aufzuzwingen.
Diese Form der Toleranz ist rein strategisch: Man ,ertragt* den anderen aus pragmatischem
Kalkdl. Habermas warnt davor, dass ein solcher Zustand inharent instabil ist. Sobald sich die
Machtverhaltnisse verschieben, droht die Unterdrickung der Minderheit durch die Mehrheit.



Eine liberale Demokratie, die nur auf einem Waffenstillstand zwischen religiésen und sakularen
Blécken beruht, verfiigt tber kein stabiles Fundament.

Dem stellt Habermas die deliberative Anerkennung gegentiber. Hierbei geht es nicht mehr nur
darum, die Existenz des anderen zu dulden, sondern dessen Uberzeugungen als potenzielle
Quelle von Einsicht und Wahrheit ernst zu nehmen. Toleranz wird hier zu einer ,aktiven
Tugend®. Der sdkulare Blrger muss anerkennen, dass der religidse Mitburger nicht einfach
irrational ist, sondern aus einer Tradition spricht, die einen kognitiven Gehalt hat. Umgekehrt
muss der religidse Blrger anerkennen, dass die sakulare Vernunft und die wissenschaftliche
Erkenntnis legitime Autoritaten in der modernen Welt sind.

Wahre Toleranz bedeutet laut Habermas eine gegenseitige Zumutung. Sie verlangt von beiden
Seiten eine ,Entschrankung“ der eigenen Perspektive. Das bedeutet fiir Glaubige, dass sie
akzeptieren missen, dass ihre religidsen Wahrheiten in einer pluralistischen Offentlichkeit nur
als einer von vielen Beitragen zahlen und diskursiv begrindet werden mussen. Umgekehrt
durfen Sakulare nicht in einer Haltung verharren, die religidse Beitrdge vorab als bedeutungslos
aussortiert.

Diese Form der Anerkennung ist die Voraussetzung daflir, dass Blrger sich trotz
unuberbrickbarer Differenzen in ihren Grunduberzeugungen als Mitglieder derselben
politischen Gemeinschaft begreifen kdnnen. Die deliberative Anerkennung schafft eine Basis
des Vertrauens, die es ermdéglicht, gemeinsame Gesetze zu akzeptieren, auch wenn man die
weltanschaulichen Hintergriinde der Mitblrger nicht teilt.

Das ,,Faktum des Pluralismus“ (Rawls) und die Suche nach einer gemeinsamen Basis

John Rawls pragte den Begriff des ,Faktums des vernlinftigen Pluralismus®. Er ging davon aus,
dass in einer freien Gesellschaft zwangslaufig eine Vielfalt an umfassenden religiésen und
philosophischen Lehren (comprehensive doctrines) entsteht, die sich nicht auf einen Nenner
bringen lassen. Da es keinen Konsens Uber das ,gute Leben® oder die ,letzte Wahrheit” geben
kann, suchte Rawls nach einem Uberlappenden Konsens (overlapping consensus). Die Blrger
sollen sich demnach auf politische Gerechtigkeitsprinzipien einigen, die neutral gegenlber ihren
jeweiligen Weltanschauungen sind.

Habermas teilt Rawls’ Analyse des Pluralismus, ist jedoch skeptischer gegenuber dessen
Lésung. Er kritisiert, dass Rawls die religidsen Uberzeugungen zu stark in den privaten Raum
zurlickdrangt. Rawls fordert von den Birgern, in der Offentlichkeit nur ,6ffentliche Griinde*
(public reasons) zu verwenden — also Griinde, von denen man erwarten kann, dass alle
anderen Burger ihnen zustimmen konnten. Habermas halt dies fur eine zu groRRe Last fir
religidse Menschen, da es von ihnen verlangt, ihre Identitdt kunstlich in einen privaten und
einen offentlichen Teil aufzuspalten. Fiir Habermas liegt die gemeinsame Basis nicht in einem
vorab festgelegten Satz neutraler Prinzipien, sondern im Verfahren des Diskurses selbst. Die
gemeinsame Basis ist die gegenseitige Anerkennung als gleichberechtigte Teilnehmer am
Gesprach. Anstatt religidse Sprache aus der Offentlichkeit zu verbannen, méchte Habermas sie
zulassen und erst im Prozess der Debatte in eine ,allgemein zugangliche* Sprache
transformieren. Die Basis der Stabilitat ist also nicht das Schweigen Uber Differenzen, sondern
die Bereitschaft, sich trotz dieser Differenzen auf die Regeln der rationalen Argumentation



einzulassen.

Was halt die Gesellschaft im Kern zusammen? Habermas nennt dies Verfassungspatriotismus.
Die gemeinsame Basis ist die Identifikation mit den prozeduralen Prinzipien des
demokratischen Rechtsstaats. Diese Loyalitat zur Verfassung muss jedoch von den Bilrgern
aus ihren eigenen, tiefen Uberzeugungen heraus begriindet werden kénnen. Der religidse
Blrger bejaht die Verfassung aus seinem Glauben heraus, der sdkulare aus seiner
philosophischen Uberzeugung. Der Pluralismus wird so nicht durch Vereinheitlichung, sondern
durch eine ,geteilte Akzeptanz der Spielregeln® stabilisiert. Die Suche nach dieser Basis fiihrt zu
einer interessanten Paradoxie: Der sdkulare Staat ist auf Ressourcen angewiesen, die er selbst
nicht produzieren kann.

Die Paradoxie der liberalen Demokratie: Religiose Wurzeln als Voraussetzung fiir
sdkulare Loyalitat

Der liberale Staat garantiert seinen Blrgern weitgehende Freiheiten — auch die Freiheit, sich
unsolidarisch oder rein egoistisch zu verhalten. Doch eine Demokratie kann auf Dauer nur
funktionieren, wenn ihre Blrger freiwillig bereit sind, Verantwortung zu ibernehmen, sich fir das
Gemeinwohl zu engagieren und die Lasten der Solidaritat zu tragen. Hier liegt die Paradoxie:
Der Staat kann diese moralische Gesinnung nicht per Gesetz erzwingen, ohne seine eigene
Freiheitlichkeit aufzugeben.

Habermas erkennt an, dass rechtliche Normen allein nicht ausreichen, um den sozialen
Zusammenhalt zu sichern. Das Recht kann zwar aufReres Verhalten steuern, aber es kann
keine ,Loyalitdt" oder ,Opferbereitschaft® erzeugen. Wenn die Quellen der moralischen
Motivation versiegen, wird die Gesellschaft zu einer bloRen Ansammlung von
nutzenmaximierenden Individuen. Habermas befiirchtet, dass eine rein sakulare Vernunft, die
sich nur noch im Medium von Markt und Birokratie ausdriickt, ,semantisch austrocknet®. Sie
verliert die Sprache, die notwendig ist, um die Herzen der Blrger zu erreichen und sie zu
burgerschaftlichem Engagement zu bewegen.

An dieser Stelle kommen die religidsen Wurzeln ins Spiel. Religiose Gemeinschaften verfligen
Uber ein enormes Potenzial an normativer Bindungskraft. Sie pflegen Narrative der
Nachstenliebe, der Gerechtigkeit und der Sorge fir die Schwachen. Habermas argumentiert,
dass viele der Werte, auf denen die moderne Demokratie beruht, historisch aus religidsen
Quellen gespeist wurden. Wenn diese Quellen restlos verschwinden, droht der sdkularen
Ordnung der Verlust ihres moralischen Kapitals. Die Paradoxie besteht also darin, dass der
Staat zwar sakular sein muss, aber ein vitales Interesse daran haben sollte, dass religiése
Sinnressourcen lebendig bleiben.

Habermas’' Ldsung fir diese Paradoxie ist nicht die Rlckkehr zur Staatsreligion, sondern ein
Verhaltnis der Komplementaritat. Der sakulare Staat bleibt weltanschaulich neutral, 6ffnet sich
aber gleichzeitig fur die Impulse, die aus religidsen Lebenswelten kommen. Er erkennt an, dass
religidse Burger oft eine tiefere Motivation fur solidarisches Handeln mitbringen, die fur die
gesamte Gesellschaft nitzlich ist. Die ,sakulare Loyalitat* speist sich somit paradoxerweise oft
aus ,religiosen Wurzeln®.

7.2 Der postsakulare Auftrag: Die kognitive Relevanz religioser



Gehalte

Fur Habermas ist die zentrale Problemstellung der postsakularen Konstellation die Frage nach
der normativen Selbsterhaltung der Moderne. Er bricht mit der optimistischen Annahme, dass
eine rein sakulare Vernunft, sobald sie einmal von metaphysischen und religidsen ,Fesseln®
befreit ist, aus sich heraus genligend Kraft generieren kann, um die moralischen Grundlagen
einer freien Gesellschaft dauerhaft zu reproduzieren.

Diese Problemstellung lasst sich als ,Voraussetzungskrise® beschreiben. Eine liberale,
demokratische Ordnung ist auf einen Blrgersinn angewiesen, der Uber das bloRe Verfolgen
privater Interessen hinausgeht. Doch genau hier diagnostiziert Habermas eine paradoxe
Entwicklung: Wahrend die moderne Welt 6konomisch und technologisch expandiert, scheinen
ihre  moralischen Motivationsquellen zu versiegen. Die rein prozedurale Vernunft der
Diskursethik (Kapitel 6) ist zwar in der Lage, die Richtigkeit von Normen zu begrinden, sie
bleibt aber oft ohnméachtig, wenn es darum geht, diese Normen in das handelnde Bewusstsein
der Menschen zu integrieren. Sie sieht sich zum einen mit dem Problem der semantischen
Verarmung konfrontiert: Kann eine Sprache, die nur noch in Kategorien von Effizienz, Recht und
Nutzen denkt, die existenziellen Tiefendimensionen des Menschseins Uberhaupt noch
erfassen? Zum anderen gibt es eine Motivationsliicke: Wie lasst sich die Bereitschaft zur
Solidaritdt und zum Schutz der menschlichen Wirde aufrechterhalten, wenn die ehemals
religidsen Begrindungen wegfallen, die sdkularen Ersatzbegriffe aber ,kalt* bleiben?

Habermas' These ist radikal: Er postuliert, dass die Vernunft auf die kognitive Relevanz
religioser Gehalte angewiesen ist, nicht weil sie ,glaubig“ werden will, sondern um sich selbst
vor einer totalen Funktionalisierung zu schitzen. Die Religion wird hier als eine Art
sunverzichtbarer AuRenseiter® begriffen, der in seinen Traditionen moralische Einsichten
bewahrt hat, die die Philosophie zwar sakularisiert, aber in ihrer Motivationskraft noch nicht
vollstandig ,eingeholt* hat.

Es geht also nicht um eine blofte Bestandsaufnahme des Glaubens, sondern um die Frage, ob
die Vernunft die Kraft besitzt, diese religidsen ,Sinnressourcen furr eine sakulare Offentlichkeit
zu bergen, ohne ihre eigene Autonomie preiszugeben.

7.2.1 Das Motivationsdefizit der Moderne

Habermas sieht als Kernproblem der spatmodernen Gesellschaft die Diskrepanz zwischen
normativer Einsicht und praktischem Handeln. Moderne Demokratien verfigen zwar tber ein
hoch entwickeltes Instrumentarium zur rationalen Begriindung von Regeln (etwa durch das
Recht und die Diskursethik), verlieren aber zunehmend die Fahigkeit, die Blrger auch zur
Identifikation mit diesen Regeln zu bewegen.

Der Begriff ,Motivationsdefizit* beschreibt eine Erschopfung der burgerschaftlichen Energie.
Habermas beflirchtet, dass eine rein sakulare Gesellschaft, die sich ausschlielich Uber
Marktmechanismen und bUrokratische Verwaltung organisiert, ihre moralischen Grundlagen
nicht aus sich selbst heraus erhalten kann. Wenn die Sprache der Vernunft sich auf das blof3
Technische und Funktionale reduziert, verliert sie den Kontakt zu jenen ,semantischen
Energien®, die Menschen dazu bringen, sich fir das Gemeinwohl oder die Rechte anderer
einzusetzen, auch wenn dies keinen unmittelbaren persdnlichen Nutzen verspricht. Es geht



hierbei um die Suche nach dem, was die ,prozedurale Vernunft* lebendig halt und verhindert,
dass sie zu einer hohlen Formel erstarrt.

In dieser vertieften Analyse von 7.2.1.1 wird deutlich, dass Habermas’ Kritik an der ,verwalteten
Welt® Gber eine blofle Gesellschaftskritik hinausgeht; sie ist eine fundamentale Diagnose Uber
den Zustand unserer Sprache. Er argumentiert, dass die moderne Vernunft im Zuge ihrer
eigenen Erfolgsgeschichte ein ,semantisches Opfer* gebracht hat, das nun ihre politische
Stabilitat bedroht.

Die semantische Austrocknung der sakularen Vernunft in der verwalteten Welt

Der Begriff der ,semantischen Austrocknung® beschreibt bei Habermas den Prozess, in dem die
Sprache ihre Fahigkeit verliert, moralische und existenzielle Verbindlichkeit zu erzeugen. In der
spatmodernen Gesellschaft wird die Lebenswelt zunehmend von den Systemen Markt und
Burokratie ,kolonisiert®. Dies hat gravierende Folgen flr die Qualitdt des verniinftigen Diskurses.
In der verwalteten Welt wird die Alltagssprache durch spezialisierte Expertendiskurse
(Okonomie, Recht, Technik) verdrangt. Diese Sprachen sind zwar hochgradig effizient darin,
Probleme zu losen, aber sie sind ,wertneutral“. Ein O0konomischer Diskurs kann Uber
.,Humankapital“ sprechen, aber er findet kein Wort fiir die unantastbare Wirde eines Menschen
in einer Leidsituation. Die Sprache wird dinner, flacher und verliert ihre Resonanzrume fur
das, was Habermas ,das Unbedingte® nennt. Erkenntnis und Motivation fallen damit
auseinander: Wir wissen zwar rational, dass wir solidarisch sein sollten (Einsicht), aber dieses
Wissen bleibt oft folgenlos flir unser Handeln. Die sakulare Sprache der Vernunft ist kalt"
geworden; sie bietet zwar Argumente, aber sie liefert keine Bilder oder Erzahlungen mehr, die
das Individuum im Innersten ansprechen und zur Identifikation mit moralischen Zielen bewegen
kdénnten.

In einer rein sakularen, verwalteten Welt werden Themen wie Tod, radikales Leid oder die Bitte
um Vergebung oft als ,Privatsache® oder als psychologisches Problem behandelt. Die
offentliche Vernunft hat keine Kategorien mehr, um diese Erfahrungen gemeinschaftlich zu
verarbeiten. Wenn die Vernunft jedoch vor diesen Grenzfragen verstummt, verliert sie ihre Tiefe
und ihre Relevanz fir die Lebensfiihrung des Einzelnen. Habermas sieht hierin eine Gefahr fir
das ,Projekt der Moderne® selbst. Wenn die Sprache austrocknet, schwindet auch die Fahigkeit
zur deliberativen Demokratie. Denn Demokratie braucht Birger, die nicht nur strategisch ihren
Nutzen berechnen, sondern die sich durch Worte beriihren und zu solidarischem Handeln
motivieren lassen. Die ,verwaltete Welt® produziert zwar reibungslose Ablaufe, aber sie
hinterldsst ein semantisches Vakuum. Dieses Vakuum ist der Ort, an dem Habermas die
Notwendigkeit sieht, sich wieder den religidsen Traditionen zuzuwenden — nicht um dorthin
zurtickzukehren, sondern um die dort noch vorhandenen ,semantischen Energien® fur die
Vernunft zuriickzugewinnen.

Warum instrumentelle Vernunft keine Solidaritat stiften kann: Die Suche nach
»Sinnressourcen®

Habermas geht davon aus, dass die instrumentelle Vernunft — also jenes Denken, das die Welt
unter dem Aspekt der technischen Beherrschung und der effizienten Mittelwahl betrachtet —
eine strukturelle Blindheit gegenuber den Bedingungen der Solidaritéat aufweist. Das Problem
liegt in der rein egozentrischen Logik des rationalen Kalkuls: Die instrumentelle Vernunft fragt



stets nach dem individuellen Nutzen. In einem sozialen Geflige, das ausschlieRlich auf solchen
Kosten-Nutzen-Rechnungen basiert, wird Solidaritdt zu einem instabilen Nebenprodukt, das
sofort wegbricht, wenn der persoénliche Vorteil entfallt. Habermas pointiert hier die Gefahr, dass
eine Gesellschaft, die moralische Bindungen nur noch U(ber strategisches Handeln und
rechtliche Sanktionen zu steuern versucht, ihre eigene normative Substanz aufzehrt.

Solidaritat verlangt jedoch nach einer Form der Anerkennung, die Uber das blof3e Rechnen
hinausgeht; sie erfordert die Identifikation mit einem gemeinsamen Ganzen und die
Bereitschaft, fir den ,Anderen“ einzustehen, auch wenn dies mit personlichen Opfern
verbunden ist. Diese moralische Energie kann die instrumentelle Vernunft nicht aus sich selbst
heraus generieren, da sie die Welt und die Mitmenschen tendenziell objektiviert und in
verfugbare Daten verwandelt. Habermas spricht in diesem Zusammenhang von einer
notwendigen Suche nach ,Sinnressourcen®. Er erkennt an, dass die Lebenswelt auf kulturelle
Uberlieferungen angewiesen ist, die dem Einzelnen eine Orientierung bieten, welche nicht in
der Logik des Marktes oder der Blrokratie aufgeht.

Die Religion tritt hier als eine jener Quellen auf, die Sinngehalte bewahrt haben, welche fur die
instrumentelle Vernunft unzuganglich bleiben. Religiése Traditionen bieten Horizonte, die das
menschliche Leben in einen grofReren, oft transzendenten Zusammenhang stellen und dadurch
eine tiefere Motivationsbasis fir solidarisches Handeln schaffen. Habermas sieht die
Philosophie vor der Herausforderung, diese Sinnressourcen zu identifizieren und sie vor der
totalen Funktionalisierung zu schitzen. Es geht ihm um die Rettung eines normativen
Bewusstseins, das erkennt, dass die Grundlagen einer freien Gesellschaft ,parasitar® von
kulturellen Bestanden leben, die nicht technisch produziert, sondern nur kommunikativ gepflegt
und aus geschichtlichen Quellen geschopft werden kdnnen. Ohne diese Ruckbindung an tiefere
Sinnhorizonte droht die Solidaritidt zu einer leeren Formel zu verkommen, die in der Kalte der
rein instrumentellen Vernunft erstarrt.

Die Motivationskraft religioser Narrative im Vergleich zu rechtlichen Normen

Der Unterschied zwischen der motivierenden Wirkung von Gesetzestexten und der von
religiosen Erzahlungen besteht darin, dass rechtliche Normen zwar die notwendige formale
Struktur flir ein friedliches Zusammenleben in einer komplexen Gesellschaft bieten, aber oft
nicht die emotionale und motivationale Tiefe erreichen, die notwendig ist, um Menschen zu
echtem burgerschaftlichem Engagement und altruistischer Solidaritat zu bewegen. Das Recht
wirkt primar durch externen Zwang oder die Drohung von Sanktionen; es ist eine ,kalte“ Form
der Verpflichtung, die das Verhalten zwar steuert, aber die Person nicht in ihrem innersten
Selbstverstandnis transformiert.

Demgegenliber besitzen religiése Narrative — also Mythen, Parabeln und Heilsgeschichten —
eine spezifische Form der ,semantischen Energie“, die in der Lage ist, die Identitat eines
Individuums ganzheitlich anzusprechen. Wo ein Paragraph lediglich eine abstrakte Gleichheit
verordnet, erzahlt ein religidses Narrativ, etwa das vom Barmherzigen Samariter, eine
Geschichte der radikalen Verantwortung fir den Nachsten. Diese Geschichten wirken nicht
durch logische Ableitung, sondern durch die Kraft der Veranschaulichung und die Einbettung
des Einzelnen in einen sinnhaften Zeithorizont, der Uber das eigene Leben hinausweist.
Habermas erkennt an, dass diese ,innere“ Motivation fir die Stabilitat der Demokratie
unverzichtbar ist, da ein Staat, der seine Birger nur noch Uber rechtliche Androhungen zur



Kooperation zwingt, seine freiheitliche Grundlage verliert.

Die Uberlegenheit des Narrativen in Bezug auf die Motivation liegt fir Habermas in der
Fahigkeit der Religion, moralische Intuitionen in Bildern zu ,archivieren“, die auch in
Krisenzeiten abrufbar bleiben. Wahrend die philosophische Ethik oft bei der Begriindung von
Prinzipien stehen bleibt, bietet die Religion eine Einlbung in eine Lebensform. In einer
postsakularen Gesellschaft stellt sich daher die Frage, wie die Motivationskraft dieser
Erzahlungen erhalten werden kann, wenn die religiése Bindung schwindet. Habermas pladiert
daflir, dass die sakulare Vernunft die ,semantische Energie“ dieser Geschichten nicht als
irrationalen Ballast abtut, sondern versucht, deren moralischen Kern zu bergen. Es geht darum,
die Kluft zwischen der ,Nlchternheit des Rechts® und der ,Warme der Lebenswelt* zu
Uberbriicken, indem die Vernunft lernt, die motivierenden Impulse religiéser Sprache fir ihre
eigenen, sakularen Zwecke — wie etwa den Schutz der Menschenrechte — fruchtbar zu machen.

7.2.2 Religion als semantisches Archiv

Habermas betrachtet religidse Traditionen nicht als Uberholte Weltbilder, sondern als ein
,semantisches Archiv“, das menschliche Grunderfahrungen in einer Tiefe und Differenziertheit
bewahrt hat, die der sdkularen Vernunft oft fehlt. Die Problemstellung hierbei ist die Frage nach
dem Gehalt: Was genau kann die Vernunft von der Religion lernen? Habermas geht davon aus,
dass religiose Sprachen Uber Jahrtausende hinweg Begriffe und Symbole fiir jene Zonen des
menschlichen Lebens entwickelt haben, die sich einer rein technischen oder 6konomischen
Logik entziehen. In einer Zeit, in der die moderne Welt dazu neigt, alles Leid zu pathologisieren
und jede Schuld zu 6konomisieren, fungiert das religidse Archiv als ein Schutzraum fir die
Komplexitat menschlicher Existenz.

Habermas sieht damit die Funktion religidser Uberlieferungen als ein spezifisches ,Depot®, in
dem die Menschheit ihre tiefsten Erfahrungen mit den existenziellen Grenzsituationen des
Lebens sprachlich gefasst und Uber Jahrtausende bewahrt hat. Die Problemstellung ergibt sich
hier aus einer empfundenen  Sprachlosigkeit der Moderne: Die sakulare,
wissenschaftlich-technische Sprache ist zwar hervorragend geeignet, die Welt zu erklaren und
zu manipulieren, sie erweist sich jedoch als auffallend arm, wenn es darum geht, dem
individuellen und kollektiven Erleben von Leid, Schuld, Tod und dem Bedirfnis nach
Versbéhnung einen angemessenen Ausdruck zu verleihen. Habermas argumentiert, dass die
Religion hier eine semantische Tiefenscharfe besitzt, die durch keine noch so differenzierte
psychologische oder soziologische Terminologie vollstandig ersetzt werden kann.

Besonders deutlich wird dies am Umgang mit dem Leid. Wahrend die moderne Medizin
Schmerz behandelt und die Sozialwissenschaften seine Ursachen analysieren, bewahrt die
religidse Sprache die Fahigkeit zur Klage und zur Artikulation des Ungetrdsteten. Sie bietet
einen Resonanzraum fir das Schicksal der Opfer der Geschichte, deren Leiden in einem rein
sakularen Fortschrittsglauben oft sinnlos erscheint oder einfach in Vergessenheit gerat. Das
religiodse Archiv halt hier die Erinnerung an eine Gerechtigkeit wach, die tGber das blof} rechtlich
Machbare hinausgeht. Ahnliches gilt fiir die Kategorien von Schuld und Verséhnung. In einer
verwalteten Welt, die dazu neigt, Verfehlungen entweder zu juristischen Tatbestdnden zu
verkirzen oder als therapeutisch zu behandelnde Fehlfunktionen zu betrachten, bewahrt die
Religion die Idee einer moralischen Umkehr und einer Vergebung, die die Integritat der Person
wiederherstellen kann. Diese Begriffe leisten eine Arbeit an der ,Heilung der Lebenswelt”, fir



die die sékulare Vernunft allein kaum Uber ausreichende semantische Mittel verfugt.

SchlieRlich bildet das Depot der Grenzerfahrungen ein Bollwerk gegen die Verdrangung der
menschlichen Endlichkeit. Im Angesicht des Todes bietet die religiose Symbolik Formen der
rituellen Begleitung und der Einbettung des individuellen Endes in einen groReren Sinnhorizont.
Habermas sieht in der Fahigkeit der Religion, diese Erfahrungen nicht einfach wegzuerklaren,
sondern sie als integralen Bestandteil des Menschseins zur Sprache zu bringen, einen
kognitiven Gehalt, den die Philosophie respektieren und fir ihr eigenes Selbstverstandnis
fruchtbar machen muss. Es geht ihm dabei nicht um die Ubernahme religiéser Dogmen,
sondern um die Einsicht, dass die Vernunft ,leer® zu werden droht, wenn sie den Kontakt zu
diesen tiefen Schichten der menschlichen Selbsterfahrung verliert. Das Archiv der Religionen
dient somit als eine Art lebensweltliche Rickversicherung, die verhindert, dass das Subjekt in
einer rein funktionalistischen Welt moralisch und existenziell verstummt

Religiose Symbole als kodierte moralische Intuitionen

Religidse Symbole sind keine blofien poetischen Ausschmiickungen oder gar irrationale Relikte,
sondern fungieren als hochkonzentrierte Speicher fir moralische Grundeinsichten. Diese
Symbole bilden eine Bricke zwischen der unmittelbaren religiésen Erfahrung und den
abstrakten moralischen Prinzipien, die heute das Fundament unserer Rechtsordnung bilden.

Viele unserer heutigen sakularen moralischen Selbstverstandlichkeiten haben ihren Ursprung in
religidsen Bildern, die iber Jahrtausende hinweg ,kodiert* wurden. Ein zentrales Beispiel ist der
Begriff der ,Gottesebenbildlichkeit®. In diesem religidsen Symbol ist die Intuition enthalten, dass
jeder Mensch eine unantastbare Wirde besitzt, die vollkommen unabhdngig von seinen
Leistungen, seiner Herkunft oder seinem gesellschaftlichen Nutzen ist. Wahrend die moderne
Philosophie versucht, diese Wirde Uber Konzepte wie die ,Autonomie des Subjekis“ zu
begriinden, bewahrt das religiose Symbol die urspringliche Intensitat dieser Einsicht. Es
schitzt die Idee der Wiirde vor einer schleichenden Okonomisierung oder Biologisierung, indem
es sie als etwas absolut Unverfugbares rahmt.

Diese Symbole fungieren als eine Art ,moralisches Gedachtnis“ der Menschheit. Sie enthalten
Erfahrungen der Unbedingtheit und der radikalen Verantwortung fir den Anderen, die in rein
rationalistischen Ethiken oft verblassen. Ein Symbol wie das ,Reich Gottes® etwa kodiert die
Intuition einer vollkommenen Gerechtigkeit und einer herrschaftsfreien Gemeinschaft. Auch
wenn die moderne Vernunft diese Vorstellung als utopisch oder metaphysisch ablehnt, bleibt
der in ihr gespeicherte moralische Impuls — das Streben nach einer Welt ohne Unterdriickung —
ein unverzichtbarer Stachel fir das politische Handeln.

Der entscheidende Punkt fiir Habermas ist, dass diese Symbole eine evokative Kraft besitzen.
Sie sprechen nicht nur den Verstand an, sondern binden die moralische Einsicht an die
emotionale und identitédre Tiefenschicht des Menschen. In einer postsakularen Gesellschaft
besteht die Herausforderung darin, diese ,kodierten Intuitionen® zu dechiffrieren. Die Vernunft
muss versuchen, den kognitiven Kern dieser Symbole herauszuschdlen und ihn in eine
allgemein zugangliche Sprache zu Ubersetzen, ohne dabei die motivierende Kraft zu zerstéren,
die in dem urspriinglichen Bild lag. Habermas sieht in der Religion somit eine Art ,Vorschule®
der Vernunft, die moralische Wahrheiten bereits lange vor ihrer philosophischen Formalisierung



in Bildern und Riten sichergestellt hat

Das Unabgegoltene: Welche Gehalte der Religion noch nicht in Philosophie
aufgegangen sind

Mit der vertieften Auseinandersetzung mit dem Konzept des Unabgegoltenen markiert
Habermas eine entscheidende Zasur gegeniber dem klassischen, triumphalistischen
Aufklarungsmodell. Wahrend Denker wie Hegel davon ausgingen, dass die Philosophie die
religiosen Vorstellungen restlos in den ,Begriff® Uberfihren und damit die Religion als
geschichtliche Stufe hinter sich lassen kénne, beharrt Habermas auf einer bleibenden Differenz.
Er identifiziert Gehalte im religiosen Bewusstsein, die wie Fremdkdrper in der modernen
Vernunft wirken, weil sie Sehnslichte und Anspriiche artikulieren, fir welche die sakulare
Sprache bisher keine hinreichende Entsprechung gefunden hat. Dieses Unabgegoltene ist kein
bloRes Defizit an Rationalitdt, sondern ein Hinweis auf die Grenzen der sakularen Vernunft
selbst, die im Prozess ihrer Formalisierung bestimmte existenzielle Tiefendimensionen verloren
hat.

Ein zentrales Moment dieses Unabgegoltenen ist das, was unter dem Begriff der
anamnetischen Solidaritat gefasst wird. Die sdkulare Ethik und die politische Philosophie sind
weitgehend zukunftsorientiert; sie zielen auf die Herstellung von Gerechtigkeit fir die heute
Lebenden und kiinftige Generationen. Doch sie stehen ohnmachtig und sprachlos vor dem
ungeheuren Berg an vergangenem Leid und dem Schicksal der bereits verstorbenen Opfer der
Geschichte. Die Religion hingegen bewahrt mit ihren Narrativen von Rettung, Jungstem Gericht
und Auferstehung einen radikalen Protest gegen die endgtiltige Vernichtung durch den Tod und
die Unumkehrbarkeit der Zeit. Habermas erkennt an, dass die Vernunft diese Hoffnung zwar
nicht teilen kann, ohne sich selbst aufzugeben, dass sie aber den in dieser Hoffnung
enthaltenen Impuls — den Schrei nach einer Gerechtigkeit, die auch die Toten einschliel3t — als
einen ,Stachel® in ihrem eigenen Bewusstsein behalten muss. Wenn die Vernunft diesen
religidsen Gehalt einfach als ,irrational* abtut, droht sie in einen Zynismus abzugleiten, der sich
mit dem geschichtlichen Erfolg der Sieger abfindet.

DarlUber hinaus erstreckt sich das Unabgegoltene auf die Praxis der Verséhnung und den
Umgang mit radikaler Schuld. In einer sakularisierten Welt, die moralische Verfehlungen
zunehmend in juristische oder therapeutische Kategorien ibersetzt, schwindet die Sprache fir
eine tiefgreifende existenzielle Erneuerung des Subjekts. Begriffe wie ,Gnade“ oder ,Erlésung®
enthalten eine semantische Energie, die Uber das hinausgeht, was eine formale Entschuldigung
oder ein rechtlicher Schadensausgleich leisten kann. Das Unabgegoltene erinnert die
Philosophie daran, dass der Mensch ein Bedlirfnis nach Ganzheit und Heilung hat, das durch
prozedurale Gerechtigkeit allein nicht gestillt wird. Das Festhalten an diesen ,noch nicht
Ubersetzbaren“ Restbestédnden der Religion dient Habermas somit als Schutz vor einer totalen
Naturalisierung des Menschen. Die Religion fungiert als ein notwendiges Korrektiv, das die
Vernunft davor bewahrt, sich im bloR Bestehenden einzurichten und ihre eigene
transzendierende Kraft zu vergessen.

7.2.3 Die rettende Kritik: Habermas’ hermeneutischer Ansatz

Nachdem die Religion als ,semantisches Archiv‘ und die Existenz ,unabgegoltener Gehalte*
identifiziert ist, stellt sich die entscheidende Frage nach dem Wie: Wie kann die sdkulare



Vernunft auf diese Schéatze zugreifen, ohne ihren eigenen Anspruch auf rationale Begriindung
zu verraten? Habermas entwickelt hierfir das Konzept der ,rettenden Kritik“, ein
hermeneutischer Ansatz, der die Vernunft in ein lernendes Verhaltnis zum Glauben setzt.

Die Grundidee der rettenden Kritik besteht darin, religiose Gehalte nicht einfach als bloRRe
Mythen zu verwerfen, sondern sie auf ihren kognitiven Kern hin zu untersuchen. Habermas
mdchte die moralischen Intuitionen, die in religidser Sprache ,eingekapselt® sind, fir die
allgemeine Vernunft bergen. Dieser Prozess ist eine Gratwanderung: Die Vernunft darf nicht
sakral werden (also selbst an Wunder oder Offenbarung glauben), aber sie darf auch nicht
destruktiv wirken (also die Religion einfach fur dumm erklaren).

Kritik vs. Destruktion: Warum Vernunft religiose Gehalte ,,retten” muss

Den Kern seines revidierten Aufklarungskonzepts bildet eine scharfe Trennung zwischen einer
rein destruktiven und einer ,rettenden“ Kritik der Religion. Wahrend die klassische
Religionskritik des 19. Jahrhunderts — etwa bei Feuerbach, Marx oder Nietzsche — darauf
abzielte, religidse Vorstellungen als blofRe lllusionen, Projektionen oder Machtinstrumente zu
entlarven und sie somit intellektuell zu vernichten, verfolgt Habermas ein konstruktives Ziel. Er
argumentiert, dass die Vernunft im Zuge einer rein destruktiven Kritik Gefahr 1auft, sich selbst
den lebenweltlichen und gesellschaftlichen Boden zu entziehen: Indem sie die religiose Hulle
zertrimmert, droht sie auch jene kostbaren moralischen und semantischen Gehalte zu
verlieren, die in diesen Traditionen Uber Jahrtausende hinweg gereift sind.

Der Grund, warum die Vernunft religiose Gehalte ,retten“ muss, liegt in ihrer eigenen, bereits
diagnostizierten semantischen Verarmung. Habermas begreift die sakulare Vernunft nicht als
eine autarke Instanz, die alle Sinnfragen aus sich selbst heraus beantworten kann. Vielmehr
erkennt er an, dass die Moderne auf moralischen Intuitionen beruht, die sie zwar rechtlich
formalisiert, aber nicht in ihrer urspriinglichen Tiefe hervorgebracht hat. Eine Kritik, die Religion
lediglich als ,Unvernunft® beiseiteschiebt, agiert daher destruktiv gegeniber den eigenen
Grundlagen. Die rettende Kritik hingegen versteht sich als ein Verfahren der Bergung: Sie
versucht, den kognitiven und normativen Gehalt aus dem Kontext der religidsen Uberlieferung
herauszulésen, um ihn vor dem Vergessen oder der Banalisierung in einer rein
technokratischen Welt zu bewahren.

Dieser Prozess der Rettung ist fiir Habermas eine Form der ,Aneignung durch Ubersetzung*. Er
sieht die Philosophie in der Pflicht, die religidse Sprache ernsthaft auf ihre Wahrheit hin zu
befragen, anstatt sie vorab als bedeutungslos zu disqualifizieren. Wenn die Vernunft religiése
Gehalte ,rettet, tut sie dies nicht aus einer religiosen Bekehrung heraus, sondern aus einem
aufgeklarten Eigeninteresse an der Aufrechterhaltung jener ,Sinnressourcen®, die fir den
sozialen Zusammenhalt und die Motivation zu solidarischem Handeln unerldsslich sind. Die
rettende Kritik ist somit ein Akt der Selbstreflexion der Vernunft: Sie erkennt ihre eigene
Endlichkeit an und begreift, dass sie die religidse Tradition als einen notwendigen
Gesprachspartner braucht, um ihre eigenen moralischen Konzepte — wie etwa die unantastbare
Wiirde des Einzelnen — nicht zu leeren Abstraktionen verkommen zu lassen. In diesem Sinne
bedeutet ,Kritik“ bei Habermas nicht langer Zerstérung, sondern eine differenzierte Prifung, die
das Bleibende vom Verganglichen scheidet.



Der methodische Agnostizismus als Briicke zwischen Glauben und Wissen

Der methodische Agnostizismus ist weit mehr als eine persdnliche Unentschiedenheit in
Glaubensfragen; er ist eine notwendige prozedurale Haltung der 6ffentlichen Vernunft, die als
Briicke zwischen den oft unversdhnlich gegeniberstehenden Welten von Glauben und Wissen
dient.

Der Kern dieses Ansatzes liegt in einer bewussten Zurtckhaltung der Vernunft. Habermas
fordert, dass die sdkulare Vernunft, wenn sie im 6ffentlichen Raum auf religiose AuRerungen
trifft, auf ihr herkdbmmliches Privileg verzichtet, diese sofort als ,wahr* oder ,falsch® (im Sinne
von empirisch beweisbar) zu klassifizieren. Die Vernunft nimmt gegeniber dem
Wahrheitsanspruch der Religion eine agnostische Position ein: Sie erklart sich fur unzustandig,
die Frage nach der Existenz Gottes oder der Faktizitat einer Offenbarung zu entscheiden. Diese
Enthaltung ist ,methodisch®, weil sie nicht das Ziel hat, die religiose Wahrheit zu leugnen,
sondern einen neutralen Raum zu schaffen, in dem das Gesprach Uber die moralischen
Konsequenzen dieser Uberzeugungen stattfinden kann.

Diese Haltung fungiert als Briicke, weil sie beide Seiten in die Pflicht nimmt. Den sakularen
Blrgern verlangt der methodische Agnostizismus ab, religidse Argumente nicht langer als
bloRes ,Rauschen” oder irrationales Vorurteil abzutun. Sie missen anerkennen, dass hinter der
religidsen Sprache ein kognitiver Gehalt stehen kann, der fir die Gesellschaft relevant ist. Den
religidsen Burgern wiederum bietet dieser Agnostizismus Schutz: |hre Sprache wird nicht vorab
zensiert, aber sie werden eingeladen, ihre Einsichten so zu prasentieren, dass sie auch fir
AulRenstehende nachvollziehbar werden. Die Vernunft tritt hier nicht als Richter auf, der tber
den Glauben urteilt, sondern als ein neugieriger, wenn auch niichterner Ubersetzer.

Indem die Vernunft ihre eigene Grenzziehung akzeptiert — also einsieht, dass sie das
Transzendente weder beweisen noch endgultig widerlegen kann —, gewinnt sie eine neue
Freiheit. Sie kann sich nun unbefangen dem ,semantischen Archiv“ der Religionen zuwenden.
Der methodische Agnostizismus verhindert, dass die Begegnung in einen Kulturkampf ausartet,
in dem nur noch dogmatische Setzungen aufeinanderprallen. Stattdessen ermdglicht er eine
deliberative Praxis, in der die Frage nach der ,Wahrheit* des Glaubens durch die Frage nach
der ,Relevanz” seiner moralischen Impulse flur das gemeinsame Leben ersetzt wird. Damit ist
die Basis fir das nachste Stadium der rettenden Kritik gelegt: die tatsachliche Transformation
religiéser Inhalte in eine allgemein zugangliche Sprache.

Die Aneignung durch Transformation: Wie Vernunft von der Religion lernt, ohne
sakral zu werden

Der Vollzug der ,rettenden Kritik“ als Ubergang von der bloRen Wertschatzung religidser
Gehalte zu ihrer aktiven Integration in das Gebaude der modernen Vernunft im Prozess der
Aneignung durch Transformation ist das Herzstlck des postsakularen Projekts.

Die Transformation ist flir Habermas ein selektiver und Ubersetzender Akt. Die Vernunft nahert
sich der Religion nicht, um selbst religids zu werden oder um magische Weltbilder zu
rehabilitieren. Vielmehr fungiert sie als eine Art Filter, der den universalen moralischen Kern
einer religidsen Aussage von deren partikularem, kultischem oder dogmatischem Kontext
trennt. Das Ziel ist es, religidse Gehalte so zu reformulieren, dass ihre ,Wahrheit“ nicht mehr



von der Zugehdrigkeit zu einer spezifischen Glaubensgemeinschaft abhangt, sondern im ,Raum
der Grunde* fur jedermann einsichtig wird.

Ein klassisches Beispiel flr diesen Prozess ist die Transformation der biblischen Vorstellung,
dass der Mensch ,nach dem Bilde Gottes” geschaffen wurde. In ihrem urspriinglichen sakralen
Kontext begrindet diese Aussage eine Beziehung zwischen Schopfer und Geschopf. In der
Transformation durch die Vernunft wird daraus das Prinzip der unantastbaren Menschenwtirde
und der Gleichheit aller Rechtssubjekte. Der religiése Impuls — dass kein Mensch Uber einen
anderen verfligen darf, weil jeder einen absoluten Wert besitzt — wird so ,gerettet” und in die
Sprache des Verfassungsrechts Ubersetzt. Dabei verliert der Begriff seine sakrale Aura, gewinnt
aber an universaler Geltung. Die Vernunft lernt hierbei von der Religion, indem sie erkennt, dass
ihre eigenen abstrakten Normen oft auf solchen ,vorgeformten® Intuitionen beruhen, die sie
selbst kaum in dieser Intensitat hatte erfinden kénnen.

Wichtig ist dabei, dass die Vernunft bei dieser Aneignung ihre Agnostik bewahrt. Sie Ubernimmt
nicht den Glauben an die géttliche Quelle, sondern sie erkennt die ,semantische Energie“ und
die kognitive Stimmigkeit des daraus resultierenden moralischen Anspruchs an. Dieser
Lernprozess ist keine EinbahnstraRe: Indem die Vernunft religiose Gehalte transformiert, zwingt
sie die Religion gleichzeitig dazu, sich gegeniber der sakularen Welt zu rechtfertigen und ihre
Anspriche reflexiv zu klaren. So entsteht eine Symbiose, in der die Moderne ihre moralischen
Bestande erneuert, wahrend die Religion ihre Anschlussfahigkeit an die globale Offentlichkeit
sichert. Die Vernunft wird durch diesen Prozess nicht ,sakralisiert”, aber sie wird bereichert und
gegen die eigene Tendenz zur rein technischen Selbstausldschung immunisiert..

7.3 Die Forderung nach Ubersetzung (Glaube als Ressource)

Wenn wir anerkennen, dass Religion ein relevantes ,semantisches Archiv® ist, stellt sich die
Frage: Wie soll der liberale Staat im politischen Alltag mit religidsen Argumenten umgehen? In
der demokratietheoretischen Praxis geht es um das Spannungsverhaltnis zwischen der
notwendigen Sakularitdt des Staates und der religidsen Vitalitdt der Burger. Habermas bricht
hier mit der strengen laizistischen Vorstellung, dass Religion eine reine Privatsache sei, die aus
dem offentlichen Raum verbannt werden misse. Er argumentiert, dass eine solche
Ausgrenzung die Demokratie um wertvolle moralische Impulse bringen wiirde.

Gleichzeitig kann ein moderner Rechtsstaat keine Gesetze auf der Basis von Dogmen oder
Offenbarungen verabschieden, da diese nicht fur alle Blrger (insbesondere fur Andersglaubige
oder Atheisten) einsehbar sind. Die Lésung dieses Dilemmas ist die Ubersetzung: Religidse
Gehalte muissen in eine ,allgemein zugangliche Sprache® Uberfihrt werden, um politisch
wirksam zu werden. Habermas versteht dies als eine kooperative Aufgabe, die sowohl den
Glaubigen als auch den S&kularen spezifische kognitive Lasten aufbirdet. Es geht darum,
Glaube als eine Ressource zu nutzen, ohne die sékulare Basis der Verfassung zu gefahrden.

7.3.1 Der kooperative Ubersetzungsprozess

Habermas fiihrt hier ein Modell der geteilten Verantwortung ein. Er widerspricht der Ansicht,
dass nur die religiosen Birger die Last der Anpassung an die Moderne tragen mussen.
Vielmehr fordert er eine Symmetrie im Diskurs, bei der beide Seiten einen aktiven Beitrag



leisten missen, um die religidsen Gehalte fur die politische Gemeinschaft zu erschliel3en

Die Bringschuld der Glaubigen: Selbstreflexion und Anerkennung des
wissenschaftlichen Monopols

Habermas spezifiziert die Anforderungen, die er als ,kognitive Lasten® fir religidse Burger in
einer modernen, postsakularen Gesellschaft definiert. Diese ,Bringschuld® ist kein bloRer Appell
zur Hoflichkeit, sondern eine tiefgreifende theoretische Voraussetzung fiir die Teilnahme am
demokratischen Diskurs. Habermas argumentiert, dass Glaubige eine ,epistemische
Transformation ihres eigenen Bewusstseins vollziehen muassen, um ihre religidsen
Uberzeugungen mit den Bedingungen einer pluralistischen Offentlichkeit kompatibel zu machen.
Dies bedeutet keineswegs, dass sie ihren Glauben aufgeben sollen, aber sie missen ihn in ein
reflektiertes Verhaltnis zur sédkularen Welt setzen.

Ein zentraler Aspekt dieser Bringschuld ist die Anerkennung des wissenschaftlichen
Erkenntnisvorrangs bei der Deutung der Welt. In einer modernen Gesellschaft kann religioses
Wissen nicht mehr mit dem Anspruch auftreten, empirische Tatsachen oder
naturwissenschaftliche Gesetzmaligkeiten auler Kraft zu setzen. Glaubige missen die
Autoritat der Wissenschaften in ihrem jeweiligen Geltungsbereich akzeptieren, was oft eine
interne Neuinterpretation religiéser Lehren (etwa Schépfungsmythen) erforderlich macht. Diese
Anpassungsleistung ist eine notwendige Bedingung, damit religiése Beitrage in einer
offentlichen Debatte Uberhaupt als ,verniinftige Argumente wahrgenommen werden kénnen
und nicht als blolRe Dogmatik, die sich dem rationalen Diskurs entzieht.

Daruber hinaus fordert Habermas von den Glaubigen die Anerkennung der sdkularen
Verfassungsgrundlagen und des religiosen Pluralismus. Dies bedeutet, dass sie akzeptieren
mussen, dass im politischen Raum nur solche Griinde zahlen dirfen, die prinzipiell fur alle
Burger — unabhangig von ihrer Konfession — nachvollziehbar sind. Die Glaubigen mussen also
die Fahigkeit entwickeln, ihre religids motivierten politischen Forderungen von ihrem speziellen
Heilsbezug zu I6sen und in eine ,allgemein zugangliche Sprache® zu Ubersetzen. Diese Form
der Selbstreflexion verlangt den religidsen Birgern viel ab: Sie mussen lernen, ihre Wahrheit als
eine unter vielen zu betrachten, die sich im freien Wettbewerb der Argumente bewdhren muss.
Fir Habermas ist diese ,Modernisierung des religidsen Bewusstseins® jedoch kein Verlust,
sondern die Voraussetzung dafir, dass religidse Stimmen in einer sdkularen Gesellschaft nicht
an den Rand gedrangt werden, sondern als vitale Ressource flir die moralische
Selbstverstandigung der Gemeinschaft wirksam bleiben kénnen.

Die Hol-Schuld der Sikularen: Die Pflicht zur kognitiven Offnung gegeniiber religiésen
Argumenten

Eine lebendige Demokratie hangt von der aktiven kognitiven Beteiligung ihrer sédkularen Blrger
ab, wenn es um die Einbeziehung religidser Stimmen geht. Diese sogenannte ,Hol-Schuld*
markiert einen entscheidenden Bruch mit einem Séakularismus, der religidse Uberzeugungen
lediglich als vorkritische Relikte betrachtet, die im Licht der modernen Wissenschaft ohnehin
dem Untergang geweiht seien. Fir Habermas ist es eine demokratische Pflicht der
Nicht-Religiosen, den religiosen Mitblrgern mit einer Haltung des Respekts und der
epistemischen Bescheidenheit zu begegnen. Dies bedeutet, dass sie religiose Argumente im
offentlichen Raum nicht von vornherein als irrationales Rauschen aussortieren dirfen, sondern



ihnen einen potenziellen Wahrheitsgehalt unterstellen missen, der fir die gesamte Gesellschaft
von Bedeutung sein kdnnte.

Die Hol-Schuld verlangt von den sakularen Blrgern eine erhebliche intellektuelle Anstrengung,
die Habermas als kooperative Suche nach dem verniinftigen Kern religidser AuRerungen
beschreibt. Anstatt darauf zu warten, dass die Glaubigen ihre Anliegen in eine perfekt
sékularisierte Sprache transformieren, mussen sich die Nicht-Religidsen aktiv an diesem
Ubersetzungsprozess beteiligen. Sie sind aufgefordert, sich auf die oft bildhafte und narrative
Sprache der Religion einzulassen, um zu prifen, ob sich darin moralische Intuitionen
verbergen, die auch fir eine rein sékulare Ethik zustimmungsfahig sind. Diese Offnung ist kein
Akt der Hoflichkeit, sondern eine notwendige MalRnhahme gegen die drohende ,semantische
Austrocknung® der eigenen Vernunft. Wenn sich die sakulare Seite gegeniliber den religidésen
Sinnressourcen verschliefdt, lauft sie Gefahr, den Kontakt zu jenen tiefen moralischen Quellen
zu verlieren, die fur die Motivation zu solidarischem Handeln in einer komplexen Welt
unerlasslich sind.

Schlielich impliziert die Hol-Schuld eine tiefgreifende Selbstreflexion der sékularen Vernunft
Uber ihre eigenen Grenzen. Habermas fordert die nicht-religiosen Blrger auf, anzuerkennen,
dass auch ihre scheinbar neutrale Sprache historisch und kulturell tief von religidsen Traditionen
gepragt ist. Die sakulare Seite muss einsehen, dass sie nicht tiber ein Monopol auf die Wahrheit
verflgt, sondern in einem erganzenden Verhaltnis zum religiésen Wissen steht. Nur wenn die
Sakularen bereit sind, ihre eigene Befangenheit in einem rein technokratischen oder
szientistischen Denken kritisch zu hinterfragen, kann ein symmetrischer Dialog entstehen. Diese
wechselseitige Lernbereitschaft verhindert, dass der 6ffentliche Diskurs in einen unproduktiven
Kulturkampf erstarrt, und sorgt stattdessen dafilir, dass die moralischen Bestande der
Gesellschaft gemeinsam erneuert werden kénnen.

Symmetrie im Diskurs: Ubersetzung als gemeinsame Anstrengung zur
Konsensfindung.

Habermas flihrt die Anforderungen an die religiosen und sakularen Birger zu einer Theorie der
Symmetrie im Diskurs zusammen. Die Problemstellung besteht darin, dass eine blof3e einseitige
Anpassungsleistung der Glaubigen an die sakulare Welt — wie sie im klassischen Laizismus
gefordert wurde — die demokratische Gerechtigkeit verletzen wirde. Habermas argumentiert,
dass eine wahre Konsensfindung in einer postsakularen Gesellschaft nur dann gelingen kann,
wenn der Ubersetzungsprozess als eine gemeinsame, solidarische Anstrengung begriffen wird.
Symmetrie bedeutet hierbei, dass beide Seiten ihre epistemische Haltung transformieren
missen: Wahrend die religiése Seite ihre Wahrheit in allgemein zugangliche Griinde Ubersetzt,
muss die sakulare Seite sich fir die mdgliche Wahrheit dieser Griinde 6ffnen und aktiv an deren
Bergung mitwirken.

Diese gemeinsame Anstrengung dient dem Ziel, eine Basis fur politische Entscheidungen zu
finden, die nicht auf dem bloRen Machtverhaltnis von Mehrheit und Minderheit beruhen,
sondern auf einer vernlnftigen Ubereinkunft. Fir Habermas ist die Ubersetzung das
entscheidende Instrument, um religiése Intuitionen in das ,neutrale Filtermedium® der
offentlichen Sprache zu Uberfuhren. Erst durch diese Transformation verlieren die Argumente
ihren exklusiven Charakter und werden flr alle Birger — unabhangig von ihrer
weltanschaulichen Bindung — anschlussfahig. Die Symmetrie stellt dabei sicher, dass sich



religidse Burger im politischen Raum nicht als Burger ,zweiter Klasse® fuihlen, die ihre tiefsten
Uberzeugungen vor der Tir lassen missen, sondern als geschatzte Teilnehmer an einer
kollektiven Suche nach Gerechtigkeit.

Letztlich zielt die Symmetrie im Diskurs darauf ab, die Fragmentierung der Offentlichkeit in
isolierte Weltanschauungsgruppen zu verhindern. Wenn der Ubersetzungsprozess als
gemeinsame Aufgabe verstanden wird, entsteht ein Raum der gegenseitigen Anerkennung, in
dem die Burger nicht nur ihre Interessen verhandeln, sondern voneinander lernen. Der
Konsens, der am Ende eines solchen Prozesses steht, ist dann keine blofie Kompromissformel,
sondern das Ergebnis einer moralischen Selbstverstadndigung der Gesellschaft. Habermas sieht
in dieser kooperativen Ubersetzung die einzige Méglichkeit, die ,Sinnressourcen* der Religion
fir die Demokratie fruchtbar zu machen, ohne die sakulare Neutralitdt des Staates zu
untergraben. Es ist der Versuch, eine Form von Solidaritat zwischen Fremden zu begriinden,
die auf der gemeinsamen Arbeit an einer verstandlichen und gerechten Sprache basiert.

7.3.2 Die institutionelle Trennung vs. die o6ffentliche Debatte

Die architektonische Struktur seines Modells zieht eine klare Grenze zwischen der informellen
offentlichen Debatte und dem formalen staatlichen Handeln. Ausgehend von der moralischen
und kognitiven Notwendigkeit, religidse Stimmen in den Diskurs einzubeziehen, muss die
institutionellen Bedingungen dieser Offnung geklart werden. Die Problemstellung besteht darin,
wie ein Staat einerseits die religiose Vitalitat seiner Blrger als Ressource nutzen kann, ohne
andererseits das fundamentale Prinzip der religidsen Neutralitat zu verletzen.

Habermas fihrt hierfir die Unterscheidung zwischen dem ,wilden“ Vorfeld der Politik und dem
institutionellen Kern des Staates ein. Er argumentiert, dass die Demokratie von einer
,Durchlassigkeit‘ der Offentlichkeit lebt, in der religidse Birger ihre Anliegen zunachst in ihrer
eigenen, authentischen Sprache artikulieren durfen. Sobald jedoch der Prozess der
Gesetzgebung erreicht wird, muss ein strenger Sakularitatsfilter greifen. In diesem Abschnitt
wird aufgezeigt, dass die Trennung von Staat und Kirche nicht bedeutet, Religion aus der
Gesellschaft zu verbannen, sondern vielmehr die Bedingungen festzulegen, unter denen
religiose Gehalte in staatliche Macht transformiert werden darfen. Es geht um die Balance
zwischen einer maximalen Freiheit der Rede in der Zivilgesellschaft und einer strikten
Neutralitatspflicht in Parlamenten und Gerichten.

Der ,,Sakularitatsfilter” im Staat

Die Stabilitdt und Legitimitat eines liberalen Staates sind untrennbar an seine religidse
Neutralitait gebunden. Der ,Sakularitatsfilter fungiert deshalb als eine Art institutionelles
Nadeldhr, durch das alle religids motivierten politischen Forderungen hindurch missen, bevor
sie den Status einer rechtsverbindlichen Norm erlangen kdnnen. Die Problemstellung ergibt sich
aus der Grundvoraussetzung der Demokratie: In einer pluralistischen Gesellschaft dirfen
Gesetze nur auf solchen Begriindungen ruhen, von denen man verninftigerweise erwarten
kann, dass alle Birger ihnen zustimmen kdnnten — unabhdngig von ihrem persdnlichen
Glauben. Wurde ein Parlament ein Gesetz unter expliziter Berufung auf ein Dogma
verabschieden, wirde es jene Blrger, die diesem Glauben nicht anhangen, in ihrer Freiheit
verletzen und sie zu Burgern zweiter Klasse degradieren, da ihnen die rationale Einsicht in die



Grundlage des Gesetzes verwehrt bliebe.

Dieser Filter greift jedoch nicht bereits an der Haustlir der Burger oder in den Debatten der
Zivilgesellschaft, sondern markiert eine strikte Trennlinie innerhalb des politischen Systems
selbst. Fir alle Inhaber staatlicher Amter — insbesondere Abgeordnete, Richter und
Regierungsmitglieder — gilt im offiziellen Dienst die Pflicht zur ,sakularen Begrindung®“. Sie
mussen ihre Argumente so formulieren, dass sie auch ohne die Voraussetzung eines
spezifischen Offenbarungsglaubens verstandlich und akzeptabel sind. Dies schitzt den Staat
davor, zum Schauplatz konfessioneller Machtkampfe zu werden. Habermas betont, dass dieser
Filter eine Schutzfunktion nach zwei Seiten erflllt: Er bewahrt einerseits die religidsen
Minderheiten und Nicht-Religidsen vor einer religids begriindeten Zwangsherrschaft, und er
schitzt andererseits die Integritat der Religionen selbst, indem er verhindert, dass ihre sakralen
Gehalte im politischen Tagesgeschaft verzwergt oder rein instrumentell missbraucht werden.

Die institutionelle Trennung ist fir Habermas somit kein Akt der Ausgrenzung von Religion,
sondern die Bedingung fiir deren friedliche Integration in ein modernes Gemeinwesen. Der
Sakularitatsfilter erzwingt eine Qualitat des Arguments, die auf das Gemeinwohl und universale
Prinzipien ausgerichtet ist. Er stellt sicher, dass religidse Beitrage zwar als wertvolle Impulse
gehort werden, aber erst nach einer erfolgreichen ,Reinigung® von ihren rein internen, sakralen
Bezlgen in das Recht einflielen dirfen. Damit bleibt der Staat ein unparteiischer Raum, der die
Rahmenbedingungen fir das Zusammenleben aller Weltanschauungen sichert, ohne sich selbst
mit einer von ihnen identisch zu machen.

Die wilde Offentlichkeit: Die Freiheit der religiosen Sprache im informellen Vorfeld
der Politik

Habermas bezeichnet den Raum der zivilgesellschaftlichen Offentlichkeit als ,wild“, weil er im
Gegensatz zum staatlichen Sektor nicht den strengen Regeln der formalen Neutralitat
unterliegt. Hier geht es um die Freiheit der Kommunikation in ihrer ganzen Breite — in Vereinen,
Kirchen, Medien oder bei Demonstrationen. Die Frage ist, wieviel religidse Sprache eine
sakulare Gesellschaft in ihrem 6ffentlichen Vorfeld vertragt und braucht. Habermas vertritt hier
eine dezidiert liberale Position: Er lehnt es ab, religiosen Blrgern bereits in der allgemeinen
offentlichen Debatte das Recht abzusprechen, ihre Meinung in ihrer eigenen, authentischen
Sprache zu auflern. Eine solche Einschrankung ware flr ihn eine unzulassige Diskriminierung
und eine Verletzung der religidésen ldentitat dieser Blrger.

In der ,wilden Offentlichkeit* dirfen religiose Argumente daher ungeschmalert und unibersetzt
auftreten. Habermas sieht darin einen grof3en Vorteil fur die Demokratie: Religidse Blrger sollen
sich nicht verstellen missen. Wenn sie ihre Sorgen um Gerechtigkeit oder Menschenwiirde
artikulieren, ist es oft gerade die religiose Sprache, die ihnen die nétige Kraft und Leidenschaft
verleint. Warde man sie zwingen, schon hier nur noch in sterilen sakularen Begriffen zu
sprechen, wiirde man ihre wertvollsten Impulse im Keim ersticken. Die informelle Offentlichkeit
fungiert damit als ein offener Raum, in dem religiose Gehalte ,getestet® werden kénnen. Hier
kann sich zeigen, ob ein religioses Argument auch bei Nicht-Glaubigen Resonanz findet oder ob
es als rein konfessionelles Anliegen wahrgenommen wird. Es ist ein Raum des Suchens und
des gegenseitigen Kennenlernens. Im Gegensatz zum Parlament gilt hier auch noch kein
Zwang zur Ubersetzung. Die Verantwortung fiir die Verstandlichkeit liegt bei den Biirgern selbst,
nicht bei einer staatlichen Vorschrift. Habermas vertraut darauf, dass im Prozess der



offentlichen Auseinandersetzung von selbst ein Druck zur Verstandigung entsteht, der die
Beteiligten dazu motiviert, nach Gemeinsamkeiten zu suchen.

Die ,Wilde Offentlichkeit* ist fiir Habermas somit das lebensweltliche Reservoir, aus dem die
Politik schoépft. Er begreift sie als ein lebendiges Okosystem der Meinungsbildung, das gerade
durch seine Vielfalt und auch durch die Prasenz religiéser ,Fremdsprachen® bereichert wird.
Erst wenn aus diesem bunten Diskurs konkrete Gesetzesvorhaben werden, muss die
Transformation in die allgemein zugangliche Sprache erfolgen.

Die Transformation der Argumente: Der Weg vom Dogma zum allgemein
zuganglichen Grund

Die Transfomation vollzieht sich in einem qualitativen Sprung, den ein Argument vollziehen
muss, um von einer rein religidsen Uberzeugung zu einer allgemein verbindlichen staatlichen
Norm zu werden. Dieser Prozess ist das entscheidende Bindeglied zwischen der lebendigen, oft
bildhaft-religidsen Sprache der Zivilgesellschaft und der nichternen, rationalen Sprache des
Rechts. Die Problemstellung liegt hierbei in der ,Uberschreitung der institutionellen Schwelle®:
Ein Argument, das im ,wilden“ Vorfeld der Politik noch legitim auf Dogmen oder Offenbarung
basieren durfte, muss nun so umgeformt werden, dass es im Parlament oder vor Gericht allein
durch seine rationale Plausibilitat besteht.

Dieser Weg vom Dogma zum allgemein zuganglichen Grund lasst sich als ein Prozess der
begrifflichen Destillation verstehen. Wenn beispielsweise religiose Akteure aus einer
spezifischen Schdépfungslehre heraus Argumente gegen die totale Kommerzialisierung der
menschlichen Natur in die Debatte einbringen, so ist dies in der 6ffentlichen Arena zunachst ein
legitimer, partikularer Beitrag. Damit dieser Impuls jedoch in Gesetzesform gegossen werden
kann, muss er von seinem metaphysischen Ballast befreit werden. Der Gehalt des Arguments
wird dabei so reformuliert, dass er nun auf universale Prinzipien wie die menschliche Autonomie
oder die Unverflugbarkeit der Person verweist. Der ,allgemein zugangliche Grund® ist somit das
Ergebnis einer erfolgreichen Abstraktion: Die moralische Substanz der religidsen Forderung
wird beibehalten, aber ihre Begriindungsbasis wird auf das Fundament der gemeinsamen
sakularen Vernunft verschoben.

Habermas betont, dass dieser Transformationsprozess fiir die Demokratie produktiv ist, da er
die religidsen Traditionen dazu zwingt, ihre Einsichten in einen universalen Kontext zu stellen.
Das religiose Dogma wirkt dabei wie ein Katalysator, der moralische Fragen aufwirft, fir welche
die sakulare Sprache allein oft noch keine Worte gefunden hat. Durch die Ubersetzung wird die
religiose Intuition nicht etwa entwertet, sondern sie wird fiir die gesamte politische
Gemeinschaft ,gerettet” und nutzbar gemacht. Am Ende dieses Weges steht eine Rechtsnorm,
die ihre Kraft nicht mehr aus der Autoritdt Gottes bezieht, sondern aus der Einsicht aller Biirger,
dass diese Regelung dem Schutz fundamentaler menschlicher Werte dient. Damit wird die
Transformation zum Garanten eines stabilen sozialen Konsenses in einer Gesellschaft, die zwar
weltanschaulich gespalten, aber rechtlich geeint ist.

7.3.3 Das ,,sakulare Agnostizismus-Gebot-

Der liberale Staat muss nicht nur gegeniiber Religionen neutral sein, sondern auch eine Form
der epistemischen Bescheidenheit wahren, um die Kommunikation zwischen den



verschiedenen Lagern nicht abreiRen zu lassen.

Das ,sakulare Agnostizismus-Gebot* besagt, dass sich die sakulare Vernunft im 6ffentlichen
Raum nicht anmafien darf, (ber die endgtltige Wahrheit oder Unwahrheit religidser Weltbilder
zu richten. Habermas fordert hier eine Haltung, die tber die blo3e Duldung hinausgeht: Es ist
die Pflicht, religidse AuBerungen als ernsthafte Kandidaten fiir mégliche Wahrheitseinsichten zu
behandeln. In diesem Abschnitt wird verdeutlicht, dass eine Demokratie nur dann stabil bleibt,
wenn sie sich davor hiitet, religiése Uberzeugungen vorab als irrational zu stigmatisieren.
Habermas begreift diesen Agnostizismus als die Voraussetzung flr einen fairen Austausch, bei
dem sich keine Seite der anderen gegenuber intellektuell Gberlegen fihlt, sondern beide
gemeinsam an der moralischen Selbstverstandigung der Gesellschaft arbeiten.

Die Kritik am ignoranten Laizismus: Warum ,,Religionsblindheit*“ der Demokratie schadet

Habermas kritisiert die Form des Sakularismus, die er als ,ignoranten Laizismus* bezeichnet.
Die Problemstellung liegt hierbei in einer verengten Sichtweise der Aufklarung, die Religion
lediglich als ein zu Gberwindendes Uberbleibsel der Vergangenheit betrachtet und ihr deshalb
im offentlichen Raum keinen Platz einrdumen mdchte. Habermas argumentiert, dass eine
solche ,Religionsblindheit* keineswegs die Neutralitat des Staates schiitzt, sondern vielmehr die
demokratische Substanz geféahrdet. Wenn die sakulare Mehrheit religiose Beitrage von
vornherein als irrational oder irrelevant abtut, schneidet sie sich von wichtigen moralischen
Impulsen ab und untergrabt die Basis flr eine gleichberechtigte politische Teilhabe.

Der Schaden fir die Demokratie zeigt sich laut Habermas auf zwei Ebenen. Zum einen flihrt ein
ignoranter Laizismus zu einer semantischen Verarmung der politischen Debatte. Indem religiése
Stimmen, die oft Uber eine besondere Sensibilitdt fiur Ungerechtigkeit oder menschliche
Verletzlichkeit verfigen, systematisch ignoriert oder an den Rand gedrangt werden, verliert die
Gesellschaft an moralischer Reflexionstiefe. Zum anderen wird durch die pauschale Abwertung
religidser Rede die politische Integration erschwert. Blrger, die ihre Identitat tief in ihrem
Glauben verwurzelt sehen, fuhlen sich in einem aggressiv laizistischen Umfeld nicht mehr als
vollwertige Mitglieder der Gemeinschaft. Dies kann zu Entfremdung, Rickzug in
Parallelgesellschaften oder einer Radikalisierung flihren, was den sozialen Zusammenhalt
langfristig schwacht.

Habermas pladiert daher dafur, dass die sékulare Vernunft ihre eigene ,Agnosie“ erkennt: Sie
kann nicht beweisen, dass religiose Weltbilder falsch sind. Ein wahrhaft aufgeklarter
Sakularismus muss sich daher eingestehen, dass er nicht die einzige Quelle der Wahrheit ist.
Die Kritik am ignoranten Laizismus mundet in der Forderung, dass der Staat und die sékulare
Offentlichkeit eine ,epistemische Offnung“ vollziehen missen. Nur wenn die Vernunft bereit ist,
die Religion nicht als Feindin, sondern als eine potenzielle Verbliindete bei der Suche nach
gerechten Lebensverhaltnissen zu betrachten, kann die Demokratie ihre volle Motivationskraft
entfalten. Religionsblindheit ist fir Habermas somit kein Zeichen von Fortschritt, sondern ein
Mangel an Selbstreflexion der Moderne

Das Ernstnehmen des ,, Anderen“: Religiose Rede nicht als Privatsache, sondern als
offentlicher Beitrag

Habermas sieht im Ernsthehmen des ,Anderen“ die normative Haltung, die fur ein gelingendes



Zusammenleben in der postsakularen Gesellschaft erforderlich ist. Er wendet sich gegen die
klassisch liberale Auffassung, Religion sei lediglich eine Privatsache, die wie ein Hobby oder
eine personliche Vorliebe behandelt werden kénne. Die Problemstellung liegt fur ihn in der
Anerkennung der religiésen ldentitat als einer 6ffentlich bedeutsamen Dimension. Wenn der
Staat von seinen Birgern verlangt, sich als freie und gleiche Teilnehmer an der demokratischen
Selbstgesetzgebung zu begreifen, dann darf er sie nicht dazu zwingen, einen wesentlichen Teil
ihrer moralischen Existenz — eben ihren Glauben — an der Garderobe des 6ffentlichen Raums
abzugeben.

Das Ernstnehmen des ,Anderen“ bedeutet fur Habermas, religiose Rede als einen legitimen
offentlichen Beitrag zu wirdigen, der das Potenzial hat, die kollektive Willensbildung zu
bereichern. Religiése Argumente werden hier nicht als blof3e Meinungsaul3erungen verstanden,
sondern als Artikulationen von Lebenserfahrungen und Gerechtigkeitsvorstellungen, die einen
universalen Kern enthalten konnen. Wenn ein religidser Burger sich im Diskurs zu Wort meldet,
etwa zu Fragen der Bioethik oder der sozialen Gerechtigkeit, dann bringt er eine spezifische
.Semantische Energie“ ein, die oft Uber das hinausgeht, was eine rein funktionale
Zweckrationalitdt zu leisten vermag. Die sakularen Mitbirger sind daher aufgefordert, diese
Redebeitrdge nicht als Privatangelegenheit abzutun, sondern sie als Teil einer gemeinsamen
Suche nach der besten Lésung flr gesellschaftliche Probleme zu akzeptieren.

Diese Anerkennung hat eine tiefgreifende Bedeutung fir die demokratische Stabilitat. Indem der
Glaube nicht in die Privatsphare verdrangt wird, wird die Gefahr einer inneren Emigration der
Glaubigen verringert. Habermas sieht im Ernstnehmen der religidsen Sprache einen Akt der
Inklusion: Der Staat signalisiert, dass die religiésen Traditionen ein integraler Bestandteil der
politischen Kultur sind. Dies erfordert von der sakularen Seite die Bereitschaft, die eigene
»Sakularitat® nicht als den Endpunkt der Vernunft, sondern als eine Perspektive unter mehreren
zu begreifen. Das Ernstnehmen des Anderen mundet somit in eine wechselseitige
Lernbereitschaft, in der religidse und sakulare Birger einander als Partner in einem
deliberativen Prozess anerkennen, der darauf abzielt, die moralischen Grundlagen des
Gemeinwesens gemeinsam zu sichern.

7.4 Fallstudie: Von der ,,Gottesebenbildlichkeit“ zur menschlichen
Wirde

Der zentrale Pfeiler moderner Verfassungsstaaten — die Menschenwirde — ist kein rein
abstraktes Produkt der Vernunft, das im 18. Jahrhundert plétzlich aus dem Nichts entstand,
sondern das Resultat eines jahrhundertelangen Transformationsprozesses, bei dem ein
religiéser Kerninhalt in eine sdkulare Rechtsnorm Uberflihrt wurde.

Diese Fallstudie verfolgt drei Ziele: Erstens wird die Genealogie nachgezeichnet, um das
religiose Erbe der Aufklarung sichtbar zu machen. Zweitens wird die Prozedur analysiert, mit
der der Begriff ,ent-sakralisiert® wurde, um ihn fiir eine pluralistische Gesellschaft universell
gultig zu machen. Drittens wird begrindet, warum diese religidse Wurzel auch heute noch ein
notwendiger Schutzraum fiur die Lebenswelt ist. Habermas bereitet hier bereits das Feld fir
seine Kritik am modernen Naturalismus, indem er argumentiert, dass die Wirde des Menschen
ohne ihre transzendente Spur Gefahr lauft, zu einem bloRRen biologischen oder 6konomischen
Funktionswert herabgestuft zu werden. Die Wirde ist somit das Paradebeispiel flir eine



gelungene ,rettende Kritik“, die den Gehalt der Tradition bewahrt, indem sie ihn im Medium der
Vernunft neu begriindet.

7.4.1 Die Genealogie moralischer Begriffe

Konzepte wie Gleichheit, Gerechtigkeit und individuelle Freiheit sind keine Erfindungen ,aus
dem Nichts“, sondern das Ergebnis eines langwierigen Aneignungsprozesses religidser
Gehalte. Habermas schlagt eine Bricke zwischen der Religionsgeschichte und der
Rechtsphilosophie, um aufzuzeigen, dass die Aufklarung ohne ihre religiése Vorgeschichte
kaum denkbar ware. Die Untersuchung der Genealogie dient dazu, das Bewusstsein fur die
Herkunft unserer normativen Selbstverstandlichkeiten zu scharfen. Habermas argumentiert,
dass die Philosophie die Religion nicht einfach ersetzt hat, sondern dass wesentliche
moralische Intuitionen durch die Vernunft ,beerbt” wurden.

Das religiose Erbe der Aufkldarung: Die Spur des Judentums und Christentums in den
Menschenrechten

Die Entstehung der Menschenrechte ist nicht als ein radikaler Bruch mit der religiésen Tradition
zu verstehen, sondern als ein komplexer Prozess der Aneignung und Umformung. Dies
widerspricht der Vorstellung, die Aufklarung habe die Moral véllig neu aus der reinen Vernunft
erschaffen. Vielmehr haben die normativen Grundlagen der Moderne — insbesondere die
unantastbare Wirde des Individuums — ihre Wurzeln tief im jldisch-christlichen Verstandnis des
Menschen. Das Erbe dieser Traditionen wirkt in den sakularen Menschenrechtserklarungen fort,
indem es eine spezifische Vorstellung von der moralischen Bedeutsamkeit jedes Einzelnen
bereitstellt, die in anderen Weltanschauungen so nicht angelegt war.

Der Kern dieses religiosen Erbes liegt in der biblischen Vorstellung des Menschen als eines
,Gegenubers®, das direkt von Gott angesprochen und in die Verantwortung gerufen wird. Aus
dieser vertikalen Beziehung zwischen Schépfer und Geschdpf leitete sich eine radikale Form
des Individualismus ab: Vor Gott zahlt jede Seele gleichermalien, unabhangig von ihrem
sozialen Status, ihrem Geschlecht oder ihrer Herkunft. Habermas argumentiert, dass genau
diese religidse Intuition der ,Gleichheit vor Gott* die notwendige semantische Voraussetzung
war, um spater die sdkulare Idee der ,Gleichheit vor dem Gesetz* zu entwickeln. Ohne dieses
religiés fundierte Bild eines Menschen, der eine unverfligbare Mitte besitzt, hatte die Vernunft
kaum die Kraft gefunden, das Prinzip der universellen Menschenrechte gegen die Widerstande
hierarchischer Gesellschaftsordnungen durchzusetzen.

Besonders die Spur des Judentums betont dabei den Aspekt der Gerechtigkeit und der
anamnetischen Solidaritat — also der Verpflichtung, das Leid der Opfer nicht zu vergessen. Das
Christentum wiederum steuerte die Idee der universalen Nachstenliebe bei, die im Prozess der
Sakularisierung in das Prinzip der sozialen Solidaritdt und der globalen Verantwortung
transformiert wurde. Habermas sieht in den modernen Menschenrechten somit eine Art
Lbegriffliche Destillation“ dieser Traditionen. Die Vernunft hat die religiosen Gehalte von ihren
sakralen und kultischen Bindungen befreit und sie in eine Sprache Ubersetzt, die universalen
Geltungsanspruch erheben kann. Doch er warnt davor, die religiose Herkunft zu verleugnen:
Wiirde man die Verbindung zu diesen Quellen vollstandig kappen, kdnnten die Menschenrechte
zu bloRen prozeduralen Ubereinkiinften herabsinken, denen die moralische Tiefe und die



Motivationskraft zur Verteidigung der menschlichen Integritat fehlen.
Begriffsgeschichte der Autonomie: Vom Ebenbild zum autonomen Subjekt

Die Entwicklung des modernen Verstandnisses des selbstbestimmten Individuums aus dem
religidsen Konzept der Gottesebenbildlichkeit ist ist kein blofer Austausch von Begriffen,
sondern eine tiefgreifende Transformation, bei der die moralische Verbindlichkeit der Religion in
die Struktur der menschlichen Vernunft ,hineinUbersetzt® wird. Wahrend der Mensch im
religiosen Weltbild seine Wirde und Handlungsanweisung noch aus seiner Beziehung zu einem
transzendenten Schopfer bezieht, versteht die Moderne das Subjekt als einen Gesetzgeber
seiner selbst. Doch Habermas betont, dass diese Autonomie nicht als vdllige Willkar
missverstanden werden darf; sie bleibt der Idee der unbedingten moralischen Verantwortung
verpflichtet, die sie von ihrem religiésen Vorlaufer geerbt hat.

Der historische Pfad flhrt hierbei tGber die Philosophie der Aufklarung, insbesondere uber
Immanuel Kant. Kant transformierte die Vorstellung, dass der Mensch Gottes Geboten
gehorcht, in das Prinzip, dass der Mensch dem moralischen Gesetz gehorcht, das er sich selbst
kraft seiner Vernunft gibt. In diesem Sinne wurde das ,Gebenbildliche* — also der Funke des
Géttlichen im Menschen — zur menschlichen Vernunftfahigkeit umgedeutet. Das Subjekt ist nun
autonom, weil es fahig ist, Uber seine eigenen Antriebe hinauszublicken und nach
universalisierbaren Maximen zu handeln. Habermas macht deutlich, dass die , Autoritat Gottes”
dabei nicht einfach verschwindet, sondern in das Innere des Subjekts verlagert wird: Das
Gewissen und die diskursive Vernunft Gibernehmen nun die Funktion, die zuvor die Offenbarung
innehatte.

Diese Genealogie ist fir Habermas deshalb so wichtig, weil sie erklart, warum die moderne
Autonomie einen so hohen moralischen Anspruch erhebt. Das autonome Subjekt ist kein
isoliertes Ich, das tut, was es will, sondern ein Wesen, das sich in seinem Handeln gegenuber
anderen rechtfertigen muss. Die Struktur der Rechenschaftspflicht, die urspriinglich das
Verhaltnis des Menschen zu Gott pragte, wird in der Moderne zur Struktur der intersubjektiven
Rechtfertigung zwischen freien und gleichen Bilrgern. So bleibt im Kern der modernen
Autonomie eine religiése Spur erhalten: Die Einsicht, dass Freiheit nur im Einklang mit einer
moralischen Ordnung bestehen kann, die die Wurde jedes Einzelnen achtet. Ohne diese
Herleitung aus der Gottebenbildlichkeit liel3e sich kaum erklaren, warum die moderne Vernunft
so beharrlich an der Unverfligbarkeit der Person festhalt.

Méchten Sie, dass ich nun mit 7.4.2 Die Prozedur der Ent-Sakralisierung fortfahre? In diesem
Abschnitt wird analysiert,

7.4.2 Die Prozedur der Ent-Sakralisierung

Um aus einem religidsen Dogma eine intersubjektiv nachvollziehbare Rechtsnorm zu machen,
bedarf es eines ,Ubersetzungsaktes, durch den religidse Inhalte in das sékulare Denken
integriert werden. Habermas bezeichnet diesen Vorgang als Ent-Sakralisierung. Dabei geht es
nicht um die Zerstérung des Heiligen, sondern um die Befreiung eines moralischen Kerns aus
seiner religidsen Einbettung, um ihn fur eine allgemeine Vernunft nutzbar zu machen.

Das Problem liegt hier in der methodischen Strenge: Wie kann die Vernunft einen Begriff wie



.Ebenbildlichkeit® Ubernehmen, ohne gleichzeitig an Gott, die Schépfung oder das
Ubernatirliche glauben zu missen? Habermas beschreibt dies als eine Transformation von der
Metaphysik zur Intersubjektivitat.

Die Ubersetzung des Begriffs der ,Ebenbildlichkeit* in die Sprache der
Intersubjektivitat

Die sakulare Vernunft dekonstruiert den religiosen Begriff der ,Gottesebenbildlichkeit*
methodisch, um dessen normativen Gehalt in die Sprache der Intersubjektivitdt zu Uberfihren.
Der ursprungliche Begriff ist untrennbar mit einer vertikalen Abhangigkeit des Menschen von
seinem Schopfer verbunden: Der Mensch besitzt Wirde, weil er Abbild Gottes ist. Flr eine
postmetaphysische Philosophie ist diese Begriindung jedoch nicht mehr tragfahig, da sie einen
Glauben voraussetzt, der nicht allgemein geteilt wird. Habermas’ Losung besteht darin, die
religidse Bildsprache auf ihre strukturelle Wahrheit hin zu untersuchen und die vertikale
Beziehung in ein horizontales Anerkennungsverhaltnis zwischen autonomen Subjekten zu
transformieren.

Der Kern der ,Ebenbildlichkeit® liegt fir Habermas nicht in einer substanziellen Ahnlichkeit
zwischen Gott und Mensch, sondern in der Adressierbarkeit. Der Mensch ist das einzige
Geschopf, das von Gott als ein ,Du“ angesprochen wird und darauf mit einem ,Ich* antworten
kann. In der Ubersetzung bedeutet dies: Die Wiirde des Menschen griindet in seiner Fahigkeit,
Teilnehmer an Kommunikationsprozessen zu sein. Durch die Ent-Sakralisierung wird die
Unantastbarkeit der Person nun nicht mehr metaphysisch hergeleitet, sondern aus der Struktur
der sprachlichen Verstandigung selbst. Wer in einen Diskurs eintritt, muss den anderen als ein
gleichberechtigtes Gegenliber anerkennen, das ,Nein“ sagen kann. Die religiose Idee, dass der
Mensch ein unantastbares Heiligtum ist, weil er Gott gehort, wird so in die philosophische
Einsicht transformiert, dass die Integritat des Individuums durch die gegenseitige Anerkennung
in einer Kommunikationsgemeinschaft geschutzt werden muss.

Dieser Ubergang zur Intersubjektivitat erlaubt es, den moralischen Schutzgehalt der Religion zu
bewahren, ohne deren dogmatische Voraussetzungen zu tGibernehmen. Die Unverfligbarkeit der
Person wird nun als eine notwendige Bedingung fur die Freiheit des Einzelnen begriffen: Nur
wenn wir einander als Subjekte achten, die einen unvertretbaren eigenen Standpunkt
einnehmen, kann eine gerechte Gesellschaft existieren. Die Sprache der Intersubjektivitat leistet
somit eine ,rettende Ubersetzung“, indem sie das Pathos der religidsen Ebenbildlichkeit in die
nichterne, aber rechtlich wirksame Formel der wechselseitigen Anerkennung von Rechten und
Pflichten Uberflhrt. Damit wird die Wiirde zu einem universalen Prinzip, das im Medium der
Vernunft flr jeden Menschen einsichtig ist, unabhangig davon, ob er sich als Geschépf Gottes
begreift oder nicht.

Von der gottlichen Schopfung zur Unverfugbarkeit der Person: Die Rettung der
Wiirde

Das Verbot, Uber das Leben anderer zu verfiigen, bedarf gleichfalls einer sakularen
Begrindung: die sakulare Vernunft transformiert entsprechend den theologischen Gedanken
der géttlichen Schépfung, um eine der wichtigsten S&ulen der modernen Bioethik und
Rechtstheorie zu stlitzen: die Unverfligbarkeit der Person. Sie antwortet damit auf die moderne
Tendenz, den Menschen als bloRes Material flir technische oder 6konomische Optimierungen



zu betrachten. Habermas argumentiert, dass die Philosophie hier eine ,rettende Ubersetzung*
des Schopfungsgedankens leisten muss, um die menschliche Wirde gegen die totale
Instrumentalisierung zu verteidigen.

Urspriinglich besagt das religiose Dogma der Schopfung, dass der Mensch ein ,Produkt® Gottes
ist. Daraus folgt eine fundamentale Grenze: Da der Mensch sich nicht selbst erschaffen hat,
gehort er sich auch nicht selbst in einer Weise, die es ihm erlaubte, Uber die Natur anderer
(oder seine eigene Gattungsnatur) wie Uber eine Sache zu verfigen. Habermas ent-sakralisiert
diesen Gedanken, indem er ihn in die Sprache der moralischen Autonomie Ubersetzt. Die
,Unverfugbarkeit wird nun nicht mehr aus dem Eigentumsrecht Gottes hergeleitet, sondern aus
der Bedingung der Mdglichkeit, ein freies und gleiches Mitglied einer moralischen Gemeinschaft
zu sein. Er argumentiert, dass ein Mensch nur dann wirklich als autonomes Subjekt handeln
kann, wenn er darauf vertrauen darf, dass seine organische Basis — sein genetisches Erbe und
seine leibliche Identitdt — nicht das Resultat einer fremden, technisch-manipulativen Absicht ist.

Die Rettung der Wiirde erfolgt hier durch den Begriff des ,unvertretbaren Anfangs®. Wenn wir
den Menschen als Geschopf Gottes betrachten, gestehen wir ihm eine Herkunft zu, die sich
jedem menschlichen Zugriff entzieht. In der sdkularen Ubersetzung bedeutet dies: Wir miissen
die naturliche Ausstattung des Menschen als eine unverfigbare Grenze anerkennen, damit
jeder Einzelne sich selbst als den alleinigen Urheber seines Lebens verstehen kann. Wirde
diese Grenze fallen — etwa durch eugenische Praktiken —, wiirde das Verhaltnis zwischen den
Generationen von einer moralischen Symmetrie (Gleichheit) in ein technisches Gefalle (Macher
und Produkt) umschlagen.

Habermas zeigt damit auf, dass die sakulare Vernunft auf den ,semantischen Gehalt* der
Schoépfungslehre angewiesen ist, um zu begriinden, warum der Mensch fir den Menschen
unantastbar bleiben muss. Die Unverfligbarkeit der Person ist somit die sakulare Form des
Respekts vor dem ,Nicht-Gemachten®. Durch diese Prozedur wird ein religioser Schutzraum in
ein rational begrundbares Verbot der Instrumentalisierung Uberfihrt, das im modernen Recht als
Kern der Menschenwidrde verankert ist.

7.4.3 Der Schutz der Lebenswelt

Der Schutz der Lebenswelt bedeutet fir Habermas die Verteidigung jenes Raumes, in dem wir
uns als freie, verantwortliche und intersubjektiv verbundene Wesen begegnen. Er warnt davor,
dass eine rein szientistische Sichtweise, die den Menschen auf seine biologischen Funktionen
reduziert, die Grundlagen unseres moralischen Selbstverstandnisses untergrabt.

Warum die sakrale Wurzel der Wiirde ein Bollwerk gegen die Biopolitik ist

Habermas argumentiert, dass die Menschenwirde ihre volle Schutzwirkung nur entfalten kann,
wenn wir uns an ihre sakrale Herkunft erinnern. Die ,sakrale Wurzel“ bedeutet hier, dass die
Wirde einen absoluten, unbedingten Charakter hat, der sich jeder ©6konomischen oder
technischen Nutzlichkeitsrechnung entzieht. In der Debatte um die Biopolitik — etwa bei der
Praimplantationsdiagnostik oder dem Klonen — droht diese Unbedingtheit verloren zu gehen,
wenn der Mensch zum ,Designobjekt® wird.

Die moderne Bioethik lauft ohne den Rickgriff auf das religidse Erbe der ,Unverfligbarkeit"



Gefahr, ihre normativen Malstdbe zu verlieren. Habermas begreift die sakrale Wurzel der
Menschenwurde als ein notwendiges Bollwerk gegen die Auswlchse der Biopolitik, da die rein
sakulare Vernunft oft dazu neigt, alles Seiende unter dem Aspekt der technischen Machbarkeit
und der instrumentellen Optimierung zu betrachten. Die Problemstellung verscharft sich in dem
Moment, in dem die Grenze zwischen dem ,Gewachsenen® (der Natur) und dem ,Gemachten”
(der Technik) durch moderne Biotechnologien wie Genmanipulation oder selektive
Fortpflanzungsmedizin verschwimmt.

Die religiose Spur der Unverfligbarkeit erinnert die sakulare Vernunft daran, dass es Bereiche
des menschlichen Seins gibt, die nicht ,verrechnet* werden dirfen. Wenn wir die natirliche
Basis des Menschen manipulieren, zerstoren wir die Symmetrie zwischen freien Wesen. Die
Wirde des Menschen ist deshalb so eng mit dem ,Nicht-Gemachten“ verknlpft, weil nur das
Unverfligbare einen Raum fir echte Autonomie lasst. Die religiose Tradition hat flr dieses
Empfinden eine Sprache bereitgestellt, die die Vernunft nun nutzen muss, um Grenzen zu
ziehen, wo die Technik keine Grenzen mehr kennt.

Habermas argumentiert, dass die religiése Tradition ein tiefes Gespur flr die Unantastbarkeit
des Lebens bewahrt hat, das in der Metapher der ,Gottgehorigkeit* des Menschen seinen
Ausdruck findet. In der Ubersetzung bedeutet dies: Es gibt eine moralische Pflicht, die
organische Basis des Menschen als etwas Unverfligbares zu respektieren. Wenn wir beginnen,
die genetische Ausstattung eines kiinftigen Menschen nach unseren Wiinschen zu gestalten,
verandern wir fundamental das Verhaltnis zwischen den Generationen. Aus einer Beziehung
zwischen gleichen, autonomen Partnern wird ein Gefélle zwischen ,Produzenten“ und
,Produkten®. Der programmierte Mensch kdnnte sich nicht mehr als der alleinige Urheber seiner
eigenen Lebensgeschichte begreifen, da ein Teil seiner Identitat auf die Absichten eines Dritten
zurickgeht.

Die sakrale Spur der Wurde fungiert hier als Schutzschild, der verhindert, dass die menschliche
Natur vollstandig in die Logik des Marktes oder der technokratischen Effizienz einbezogen wird.
Wahrend die Biopolitik dazu tendiert, menschliches Leben nach Nutzlichkeitskriterien zu
bewerten, beharrt der durch die Religion inspirierte Wirdebegriff auf dem absoluten Eigenwert
jedes Individuums. Habermas sieht in der religiosen Intuition ein unersetzliches ,Veto-Recht"
gegen die totale Objektivierung. Die Vernunft muss dieses Erbe als Bollwerk nutzen, um die
moralische Symmetrie der Gesellschaft zu retten. Nur wenn wir anerkennen, dass die
menschliche Existenz eine Dimension besitzt, die sich jeder technischen Verfiigung entzieht,
bleibt der Raum fur echte Freiheit und intersubjektive Anerkennung gewabhrt.

Die Vernunft als Huterin des religiosen Erbes gegen die totale Naturalisierung

Der Vernunft fallt damit eine neue, fast paradox anmutende Rolle zu: Sie muss zur Huterin des
religibsen Erbes werden, um sich gegen ihre eigene Selbstzerstérung durch eine totale
Naturalisierung zu wehren. Habermas bewegt die Sorge vor einem ,szientistischen® Weltbild,
das den Menschen ausschlieBlich als ein biologisches Objekt begreift, dessen Denken und
Handeln durch neuronale Prozesse oder evolutionare Programme vollstandig determiniert ist.
Eine solche Sichtweise wirde die Grundlage der Vernunft selbst — namlich die Freiheit, sich
durch Grinde leiten zu lassen — als bloRRe lllusion entlarven.

Habermas argumentiert, dass die sakulare Vernunft Gefahr lauft, ,semantisch auszutrocknen®,



wenn sie den Kontakt zu den religiosen Uberlieferungen vollstandig abbricht. Die Religion
bewahrt moralische Gehalte und Ausdrucksformen fiir das menschliche Selbstverstandnis, die
die wissenschaftliche Sprache allein nicht hervorbringen kann. Wenn die Vernunft diese
religiosen Impulse ignoriert, verliert sie die Fahigkeit, Begriffe wie ,Schuld®, ,Vergebung®
+Ehrfurcht® oder eben ,Menschenwirde“ in ihrer vollen Tiefe zu erfassen. Die totale
Naturalisierung wirde den Menschen in ein Wesen verwandeln, das zwar technisch
perfektioniert, aber moralisch sprachlos ist. Die Vernunft muss daher das religiose Erbe
verteidigen, nicht um wieder religidés zu werden, sondern um ihre eigene moralische Sensibilitat
zu bewahren.

Dieser Schutz des religiésen Erbes ist ein Akt der Selbstbehauptung der Vernunft. Indem sie die
Ubersetzten Begriffe der Religion (wie die Unverfliigbarkeit der Person) gegen einen alles
vereinnahmenden Naturalismus schitzt, sichert die Vernunft den Raum der Intersubjektivitat
und der Freiheit. Habermas sieht die Vernunft hier in einer doppelten Frontstellung: Sie muss
sich einerseits gegen religiosen Fundamentalismus abgrenzen, andererseits aber auch gegen
einen reduktionistischen Szientismus, der den Geist zur Materie erklart. Die Vernunft bleibt nur
dann ,vernunftig, wenn sie erkennt, dass sie auf die normativen Ressourcen der Tradition
angewiesen ist, um das Bild des Menschen als eines freien und verantwortlichen Wesens
aufrechtzuerhalten.

Wir haben damit das gesamte Kapitel 7 Uber die postsadkulare Gesellschaft, die
Ubersetzungslasten und die Fallstudie zum Wiirdebegriff detailliert erarbeitet.

Mochten Sie nun mit Kapitel 8: Die Herausforderung durch den Naturalismus fortfahren? In
diesem Kapitel setzt sich Habermas direkt mit der Hirnforschung und dem biologischen
Determinismus auseinander. Er verteidigt die These, dass wir uns auch im Licht der modernen
Wissenschaften weiterhin als freie Urheber unserer Handlungen verstehen missen

Damit haben wir Kapitel 7 und die gesamte Theorie der Ubersetzung sowie die postsakulare
Offentlichkeit bei Habermas abgeschlossen.

Mdéchten Sie, dass ich nun mit Kapitel 8: Die Herausforderung durch den Naturalismus
fortfahre? Hier wechselt der Fokus von der politischen Philosophie hin zur Anthropologie und
zur Frage, wie Habermas die menschliche Freiheit gegen ein rein neurobiologisches Weltbild
verteidigt.






	III. Die postsäkulare Konstellation und der szientistische Glaube 
	7. Die Wiederkehr des Religiösen in der Öffentlichkeit 
	7.4 Fallstudie: Von der „Gottesebenbildlichkeit“ zur menschlichen Würde 
	Der zentrale Pfeiler moderner Verfassungsstaaten – die Menschenwürde – ist kein rein abstraktes Produkt der Vernunft, das im 18. Jahrhundert plötzlich aus dem Nichts entstand, sondern das Resultat eines jahrhundertelangen Transformationsprozesses, bei dem ein religiöser Kerninhalt in eine säkulare Rechtsnorm überführt wurde. 



